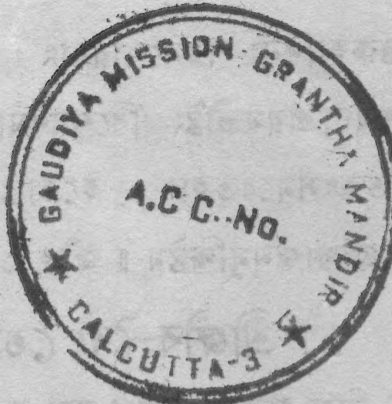


Acc. No. .... 110 .....  
 Coll No 2945926 (2) MS (0)  
 Date 30.5.88.....  
 B. G. M.



দৃশ্যঃ কৃষ্ণঃ  
 চতুর্দশোহ্যাযঃ

শ্রীব্রহ্মোবাচ ।

নৌমীড় তেহভবপুষে তড়িদম্বরায় গুঞ্জাবতংস-পরিপিছলসম্মুখায় ।  
 বন্ধুস্রজে কবলবেত্রবিষাণবেণুলক্ষ্মশ্রিয়ে মৃহুপদে পশুপাঙ্গজায় ॥ ১ ॥

১। অন্বয়ঃ [হে] ঈড় (স্তুতিযোগ্য) অভবপুষে (নবীননীরদশ্যামলবিগ্রহায়) তড়িদম্বরায় (তড়িদ্বং পীতাম্বরং যস্ত তচ্চে) গুঞ্জাবতংসপরিপিছলসম্মুখায় (গুঞ্জাফলরচিতকর্ণভূষণাভ্যাঃ চূড়োপরি বিরাজিতে ময়ুর পুচ্ছেশ শোভমান বদনায়) বন্ধুস্রজে (বন্দাবনীয় পত্র পুষ্পাদিগ্রথিতমালাধারিণে) কবলবেত্রবিষাণবেণুলক্ষ্মশ্রিয়ে (দধ্যোদনগ্রাসঃ বেত্রং শৃঙ্গং ত এব অসাধারণচিহ্নানি তৈঃ অসাধারণ শোভা যস্ত তচ্চে) মৃহুপদে পশুপাঙ্গজায় (নন্দাঅভ্যায়) তে (তুভ্যং) নৌমি ।

১। মূলানুবাদঃ শ্রীশ্রীকৃষ্ণকে স্তব করতে লাগলেন—হে জগদ্বন্দ্য ! পীতাম্বর, গুঞ্জা, পুষ্প আভরণ ও ময়ুর পুচ্ছে শোভন, বন্দাবনীয় পত্রপুষ্প মালায় রম্য, দধিমাখা অন্নগ্রাস-বেত্রশৃঙ্গবেণু প্রভৃতি রাখালের আভরণে মধুর দর্শন, স্বকোমল পদকমলে মনোহর এবং নবঘনশ্যাম শরীরধারী নন্দনন্দন আপনাকে স্তব করছি ।

শ্রীজীব-বৈঁ তোষণী টীকাৎ এবং যস্ত কৃপস্ত জ্ঞাতপরমৈশ্বর্য মাধুর্যস্তজ্জপমেৰ নিজপরম-পুরুষার্থত্বেন স্তোত্রমুপক্রমতে—নৌমীতি । হে ঈড় ইতি স্বে স্তুতিযোগ্য ইত্যৰ্থঃ, পরব্রহ্মস্তবৈশ্বর্য-মাধুর্যায়োরেবাত্ত সর্ব-প্রাপক্ষিকাপ্রাপক্ষিক-নির্গম-প্রবেশদর্শনাত । অতঃ স্তোমি ত্বাঃ, কিমৰ্থম্ ? তে তুভ্যং ত্বাঃ প্রাপ্তুম্ । ‘ক্রিয়ার্থোপপদস্ত চ কর্মণি স্থানিনঃ’ ইতি এধাভ্যে অজতীতিবৎ চতুর্থী । নহু অশ্বারূপেণ রূপান্তরেণ বা মৎপ্রাপ্তিঃ স্তাত্ত্বাহ—অপো বিভূত্যাভ্যং নবীনশ্যামমেঘস্তুত্বং স্মিন্দং কৃষকান্তি-বপুর্যস্ত, তড়িদ্বং পীতাম্বরং যস্ত, তচ্চে । নহু ঈদৃশাঃ শ্রাবেকুঠেশ্বরাদয়োইপি স্তুতবন্তীত্যাশক্যাহ—গুঞ্জাবতংসেত্যাদি, পরিতঃ পিছানি যস্ত তৎ পরিপিছঃ বর্হাপীড়ঃ, বন্ধা বনোন্তবা নানাবর্ণ পত্রপুষ্পাদিময়ঃ শ্রজো যস্ত তচ্চে; তত্র চ বিশেষতো বাল্যলীলয়াকৃষ্ণচতুষ্টামেবোদ্দিশতি—কবলেতি । অত্র কবলং দধ্যোদনগ্রাসো বামহস্তে বামকক্ষে বেত্রবিষাণে, জঠরপটমন্ত্রো বেণুরিতি পুরোক্তানুসারেণ বৌদ্ধব্যম্, তান্ত্রেব লক্ষণানি অসাধারণ-লক্ষণানি; অতএব লক্ষ্মভিঃ শ্রীঃ শোভা যস্ত তচ্চে; মৃহুপদ ইতি বাল্যমেবাভিপ্রেতম্, সাক্ষাত্তদনুক্তিঃ পিতৃত্ব-

প্রভুত্ব-গুরুত্বাদিনা পরমগৌরবাঃ । অনুক্রমন্তব্যবনবিহারিত্বং বনধাতুবিচিত্রিতাঙ্গত্বাদিকং চ সংগৃহন্ত সর্বান্তে  
সর্ববিশেষণাশ্রয়মভীষ্টং বিশেষণমাহ—পশুপত্তি শ্রীনন্দরাজস্ত অঙ্গজায় পুত্রায় তত্ত্বকুমারস্তেন স্তব এব  
নিত্যং তত্ত্বসমবেতত্বাঃ । ইত্যেতৎ শ্রীবালগোপালকৃপং স্বামত্ব প্রাপ্তং স্বামেব নৌমীতি পরমলালসয়া  
প্রাগেব প্রয়োজনমুদ্দিষ্টম ॥ জী০ ১ ॥

১। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ যে রূপের পরম ঐশ্বর্য-মাধুর্য জানা হল, সেই  
রূপকেই নিজ পুরুষার্থকৃপে স্তব করতে আরম্ভ করলেন ব্রহ্মা, নৌমি ইতি । হে ঈড্য ইতি—একমাত্র আপ-  
নিই স্তুতিযোগ্য, কারণ পরব্রহ্ম আপনারই ঐশ্বর্য-মাধুর্যে আজ সর্ব মাত্রিক ও চিং জাগতিক সবকিছুর  
বহির্গমন ও প্রবেশ দেখা গেল । অতএব তে—‘তুভ্যং’ আপনাকে নৌমি—স্তব করছি, কেন ? উত্তর,  
আপনাকে পাওয়ার জন্য । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা ব্রহ্মকৃপে বা ভগবানের অন্তর্কৃপে প্রাপ্তি হউক-না । এরই উত্তরে,  
শ্রীবালগোপালকৃপে আপনাকে এই ব্রজে পাওয়ার জন্য আপনাকেই স্তব করছি, অভ্রপুষ্টে—‘অভ্র-  
অপঃ বিভূতি’ জলধারণকারী-নবীন শ্যাম মেষবৎ স্তুতি কৃষ্ণকান্তি শরীর যাঁর সেই তাকে, তাড়িৎ অন্ধরায়  
—বিদ্যুতের মতো পীতাম্বর যাঁর সেই তাকে । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা যা বললে একুপ তো বৈকুণ্ঠ ঈশ্বরাদিরই হতে  
পারে, এই প্রশ্নের আশঙ্কায় বলা হচ্ছে—গুঞ্জাবতৎস ইত্যাদি—অর্থাৎ গুঞ্জার কর্ণভূষণ ইতাদি ।  
পরিপিছু—চতুর্দিকে ময়ুরপুচ্ছ যাতে লাগানো আছে সেই অলঙ্কার অর্থাৎ ময়ুরপুচ্ছের কিরীট—বহুপীড়  
যাঁর মস্তকে সেই তাকে । বন্যস্তজ্ঞে—বনোজাত নানা বর্ণ পত্র পুস্পাদিময়ী মালা যাঁর সেই তাকে স্তব  
করছি । এর মধ্যেও আবার বিশেষভাবে বাল্যলীলায় আকৃষ্টিত্ব আপনারই উদ্দেশ্যে স্তব করছি, কবল ইতি  
—দধিমাখা অন্নের গ্রাস বামহস্তে বামবগলে বেত ও শিঙ্গা এবং কোমরের বন্দু গ্রহিতে বেণু এইরূপে  
পূর্ব-উক্তি অনুসারে, ইহাই তাঁর রূপ বুঝতে হবে—এই সব লক্ষণই হল অসাধারণ লক্ষণ, অতএব লক্ষ্মণশ্রিয়ে  
—এই সব চিহ্নের দ্বারা যিনি শোভা পাচ্ছেন সেই তাকে স্তব করছি । মৃদুপদে—এই পদে বাল্যাই অভি-  
শ্রেত, কিন্তু সাক্ষাৎ অনুক্তির কারণ হল পিতৃত্ব, প্রভুত্ব গুরুত্বাদি দ্বারা কৃষ্ণের পরম ঐশ্বর্য । বৃন্দাবনবিহারিঃ  
স্বরূপ বনধাতুবিচিত্রিত-অঙ্গপ্রভৃতি অন্য যা কিছু এখানে বলা হয় নি, তাও আছে ধরে নিয়ে সর্বশেষে  
সর্ববিশেষণের আশ্রয় অভীষ্ট বিশেষণ বলা হচ্ছে, পশুপাঙ্গজায়—পশুপালক শ্রীনন্দরাজের অঙ্গ থেকে  
জাত (পুত্রকে) পশুপালকের পুত্রের উপযোগী ভাবেই স্বাভাবিক ভাবেই নিত্যই সেই সেই লক্ষণ এসে জুটে  
যাঃ । এইরূপ শ্রীবালগোপালকৃপ আপনাকে এই ব্রজে পাওয়ার জন্য আপনাকেই স্তব করছি । এইরূপে  
পরম লালসার সহিত প্রথমেই প্রয়োজন উদ্দিষ্ট হল । [ ক্রমসন্দর্ভ—এইরূপে শ্রীমন্দনন্দন-চরণারবিন্দই  
পরমপুরুষার্থকৃপে নিশ্চয় করত সেই রূপই স্তব করতে আরম্ভ করলেন—নৌমি ইতি ॥ জী০ ১ ॥ ]

### ১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকা :

ভক্তিজ্ঞানমহেশ্বর্যমাধুর্যাকো পতন্ত বিধিঃ । অস্তোৎ শ্রীতিবিধৌ প্রশ্নোত্তরঞ্চেক্ষণং চতুর্দশে ॥

মম রত্নবণিগ্র্বাবং রত্নান্তপরিচিষ্টতঃ । হসন্ত সন্তো জিহ্নেমি ন স্বস্বান্তবিনোদকৃৎ ॥

শ্রীমদ্বাগুরুপদান্তোজধ্যানমাত্রেকসাহসং । বিধিস্তবামুধেঃ পারং যিষাসতি মনো মম ॥

নিখিলসচিদানন্দস্বরূপমূলভূতঃ শ্রীগোপেন্দ্রনন্দনঃ সাক্ষাদভূতঃ তত্ত্বে-

বোন্তভক্তিনিষ্ঠস্তমেব বিধি বর্ণয়তি । নৌমীতি । হে ঈড্য, অধূনৈব দৃষ্টুক্ষাদিস্তম্পর্যন্তমৰ্ববস্তুত, বাস্তুদেব, সহস্রাংশিত্বেন পরম স্তব্য, তে তুভ্যং নৌমি স্তুত্যা আমভিপ্রেমি । পত্যে শেতে ইতিবদেতাঃ স্তুতিঃ তুভ্যং দদামীত্যর্থঃ । যদ্বা, আমেব প্রাপ্তুং প্রসাদয়িতুং বা ত্বাং নৌমি । অভ্রুল্যবপুষে তড়িদম্বরায়েতি ভূতলসন্তাপ-হারিত্বং ভক্তচাতকজীবনত্বঃ । গুঞ্জা চূড়াবর্ণিনী অবতঃসঃ পৌষ্পঃ চূড়াবন্তৌ শ্রোত্রবন্তৌ চ । পরিপিচ্ছং উৎ-কৃষ্টবর্হং চূড়াগ্রবর্ণি তৈর্লসম্মুখং যম্ভেত্যসাধারণ লক্ষণবত্ত্বম্ । বৈকৃষ্ণিয়ানর্ধ্যরত্নালঙ্কারেভ্যোহিপি বৃন্দাবনীয় গুঞ্জাদীনামুৎকর্ষশ্চ । বহ্যা বৃন্দাবনীয়া এব পত্রপুষ্পময্যঃ শ্রজো যম্ভেতি নিশ্চেয়সবনস্ত পারিজাতাদীনাঃ নিকর্ষঃ । কবলাদিভি লক্ষ্মিভিরেব শ্রীঃ শোভা যম্ভেতি গোপবালোচিতাচরণম্ভেব তদীয় সর্বাচরণেভ্যঃ শ্রেষ্ঠ্যম্ । মৃত অতিস্তুকুমারো পদৌ যম্ভেতি তাভ্যাং বনভ্রমণদর্শিনাঃ কারুণ্যপ্রেমমুচ্ছেৰ্ত্তপাদকত্বঃ, পশু-পাঙ্গজায়েতি শ্রীবস্তুদেবাদিভ্যোহিপি শ্রীমন্মন্দস্ত সৌভাগ্যাধিক্যং ব্যঙ্গিতম্ ॥ বি০ ১ ॥

১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ ভক্তিজ্ঞান মহা ঐশ্বর্য মাধুর্য সাগরে নিমজ্জিত হয়ে ব্রহ্মা এই চতুর্দশ অধ্যায়ে কৃষ্ণকে শ্রীতির নিয়ম অনুসারে যে স্তব এবং প্রশ্নোত্তর করেছেন তা কথিত হয়েছে । রত্নরাশি আহরণে রত, নিজ নিজ মনের আনন্দ বিধানকারী সাধুগণ আমার রত্নবণিক ভাবকে পরিহাস করতে থাকুন, আমি লজ্জিত হচ্ছি না । শ্রীমদ্গুরুচরণকমল ধ্যানমাত্রেক সাহস আমার মন ব্রহ্মস্তব-জলধি পার হওয়ার অভিলাষী ।

নিখিল সচিদানন্দস্বরূপের মূলভূত শ্রীগোপেন্দ্রনন্দকে সাক্ষাৎ অনুভব করত তার চরণেই উদয়-প্রাপ্ত ভক্তিতে নিষ্ঠাপ্রাপ্ত ব্রহ্মা তাকেই বিষ্ণোরিতভাবে স্তব করতে লাগলেন—নৌমি ইতি । হে ঈড্য—হে স্তুতি যোগ্য, এইতো দেখা গেল ব্রহ্মাদি তৃণপর্যন্ত সকলেই আপনার চতুর্ভুজমূর্তি সকলকে স্তব করছে, হে সর্বস্তুত ! বাস্তুদেব ! অসংখ্য অবতারের অবতারী বলে পরম স্তুতি যোগ্য তে—আপনাকে স্তব করছি । স্তুতি করে আপনাকে লাভ করবো—‘পত্যে শেতে’ এই অনুসারে, এই সব স্তুতি আপনার শ্রীচরণে নিবেদন করছি । অথবা, আপনাকেই পাওয়ার জন্য, বা সন্তুষ্ট করার জন্য আপনাকে ‘নৌমি’ স্তব করছি । অভ্র-পুষ্পে—নবীন মেঘতুল্য ঘনশ্বামবপু, তড়িতের মতো বন্ধু—এ দুটি পদে কৃষ্ণের ভূতল-সন্তাপ হারিতা ও ভক্তচাতক জীবনতা বুঝা যাচ্ছে । গুঞ্জাবতঃসপরিপিচ্ছলসম্মুখায়—চূড়ায় গুঞ্জা, ‘অবতঃস’ পুষ্পরচিত ভূষণ চূড়ায় ও কর্ণে, ‘পরিপিচ্ছ’ উৎকৃষ্ট ময়ুরপুচ্ছ চূড়ার সম্মুখ ভাগে গেঁজ।—এই সবের দ্বারা শোভিত মুখ—এইরূপে এখানে কৃষ্ণের অসাধারণ লক্ষণ এবং বৈকৃষ্ণস্ত অমূল্য রত্নালঙ্কার থেকেও বৃন্দাবনীয় গুঞ্জাদির উৎকর্ষ বলা হল । বন্যস্তজ্ঞে—একমাত্র বৃন্দাবনীয় পত্রপুষ্পময়ী মালা যাঁর গলে সেই তাঁকে স্তব করছি—এইরূপে নন্দন কাননের পারিজাতাদির নিকৃষ্টতা প্রথ্যাপিত হল । কবলাদি লক্ষ্মিশ্রিয়ে—চিহ্নের দ্বারা শোভা যাঁর সেই তাঁকে স্তব করছি । গোপবালোচিত আচরণেরই তদীয় সর্ব আচরণ থেকে শ্রেষ্ঠতা ধ্বনিত হল । মৃদুপদে—অতি স্তুকুমার পদযুগল যাঁর সেই তাঁকে স্তব করছি । বনভ্রমণ দর্শনকারীদের কারুণ্য-প্রেমমুচ্ছ’। উৎপাদকতা ধ্বনিত হল । পশুপাঙ্গজ্ঞায় ইতি—শ্রীবস্তুদেবাদি থেকেও শ্রীমন্মন্দের সৌভাগ্য আধিক্য ধ্বনিত হল ॥ বি০ ১ ॥

২। অস্তাপি দেব বপুষো মদনুগ্রহস্ত স্বেচ্ছাময়স্ত নতু ভূতময়স্ত কোহপি ।  
নেশে মহি অবসিতুং মনসান্তরেণ সাক্ষাং তবেব কিমুতাম্বমুখান্তুতেঃ ॥

২। অস্ত্বঃ [হে] দেব মদনুগ্রহস্ত স্বেচ্ছাময়স্ত (ভক্তেচ্ছাপালকস্ত) ন তু ভূতময়স্ত (ন তু ক্ষিত্যাদি পাপ্তভৌতিকস্ত) অস্তাপি তব বপুষঃ মহি (মহিমানঃ) আন্তরেণ (নিরুদ্ধেনাপি) মনসা কোহপি অবসিতুং (জ্ঞাতুং) ন নেশে (নেব সমর্থে ভবানি) আত্মস্থান্তুতেঃ (স্বস্তরূপানন্দাস্বাদনপরায়ণস্ত) সাক্ষাং তব এব কিমুত (কিমু বক্তব্যম্ ?) ।

২। শূলান্তুবাদঃ : অপরাধী আমার প্রতি অনুগ্রহশীল, ভক্তেচ্ছা পূরণকারী, পঞ্চভূতের অতীত চিংঘন এই যাকে মুঞ্চ বাল্য লীলায় বৎস-বালক খোঁজায় রত দেখছি, সেই আপনার যে অসংখ্য চতুর্ভুজ বাস্তুদেব বিগ্রহ দর্শিত হল একটু পূর্বে, তার একটি বপুরও মহিমা আমি ব্রহ্মা বেদজ্ঞ হয়েও যদি বুঝে উঠতে পারলাম না, তখন আর সেই সব অংশের অংশী সাক্ষাং আপনার মহিমা যে বুঝতে সমর্থ নই, সে আর বলবার কি আছে । অন্তে যে পারে না, সেতো আরও বলবার কিছু নেই ।

২। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ : অস্তাপীতি তৈব্যাখ্যাতম্ ; তত্ত্ব নবিত্যাদন্তে উৎকর্ষবর্ণন-মেব হি স্তুতির্নামেতি হেতুরধ্যাহার্যঃ । তব বপুৰ ইতি চতুর্থচরণাদত্রাপি তবেতি যোজনয়া সাধিতম্ ; তব যদ্বপুষঃ কশ্চিদপ্যবতারস্তম্ভেত্যর্থঃ । কীদৃশস্তাপি তস্ত ? তত্রাহ—অস্তাপীতি । জগতি স্তুলভদ্রেন প্রকাশিত-ত্বাং তত্রেদন্তানির্দেশঃ প্রাপ্তম্ভেত্যর্থঃ । মদনুগ্রহস্তেতি—মদীয়স্তষ্টিপালকত্বাদিতি ভাবঃ । তদেতম্ভতে নতু ভূত-ময়স্তেতি তবর্গপঞ্চমদ্বয়াদি ভাগময় এব পাঠঃ ; ন তু তৎপঞ্চমপ্রথমাদিভাগময়ঃ, ন তু বা তৎ প্রথম-পঞ্চমাদি-ভাগময়ঃ । উত্তরব্যাখ্যায়াং তয়োর্নতু তম্ভোরস্পর্শাং ; তস্মাদ্যত্ত্ব প্রথমব্যাখ্যায়াং ন ত্বিতি ব্যাখ্যাতং, তৎ খলু ত্বকারস্ত্বে তুকারার্থতয়া স্বীকারাজ্জ্বেয়ম্ । নেশে মহিমবসিতুম্ ইত্যস্মান্ত্রযোজনয়া বা, অত্র হৃষ্ট-বিতর্কার্থো জ্ঞেয়ঃ । দ্বিতীয়ার্থে নতু নিশ্চয়ার্থো জ্ঞেয়ঃ ; নবিতি তবর্গপঞ্চমান্তপাঠস্ত টীকায়াং মূলে চ প্রায়ঃ সর্বত্র দৃশ্যতে । তস্মাদথবেত্যস্ত পাঠান্তর ইত্যেবার্থো জ্ঞেয়ঃ । সাক্ষাত্বেতি—স্বয়ং ভগবতস্তবেত্যর্থঃ । কেবলস্তেত্যেবকারব্যাখ্যা তত্ত্ববতারানতীত্য বিরাজমানস্তেত্যর্থঃ গুণাতীতস্তেতি—তত্ত্ব চ পুরুষত্বিদেবৈবৎ, ন তু ত্বৈগ্র্য-তত্ত্বদগুণপরিচ্ছিন্নাধিকারস্তেত্যর্থঃ । স্বস্তুখান্তুভূতিমাত্রস্তাপি তত্ত্ববতারিতঃ মহিমবস্তুঃ—‘এতস্তোবানন্দস্ত্ব অহ্মানি ভূতানি মাত্রামুপজীবন্তি’ (শ্রীবুং আ০ ৪।৩।৩২) ইতি, ‘কো হেবান্তাং কঃ প্রাণ্যাদ-যদেব আকাশ আনন্দো ন স্ত্রাং’ (শ্রীটৈ ২।৭।১) ইতি, ‘পরাস্ত শক্তির্বিবিধেব শ্রায়তে, স্বাভাবিকী জ্ঞানবল-ক্রিয়াৎ’ (শ্রীবিশ্বে ৬।৮) ইতি শ্রুতিপ্রামাণ্যে গম্যতে, ন চ নির্বিশেষতয়া তদাবির্ভাববিশেষস্ত ব্রহ্মণ এব দুজ্জেব্যতাধিক্যম্ অত্র প্রতিপাদ্যতে । ‘তথাপি ভূমন্ত মহিমা গুণস্ত তে’ (শ্রীভা০ ১০।১৪।৬) ইত্যাদুত্তরবাক্য-দ্বয়ে সবিশেষস্ত্বে তদাধিক্যং ব্যাখ্যাস্ত্বতে । অথবেতি অত্র বিরাজ্জনপস্তাপি দুজ্জেব্যতোল্লেখঃ, স্বয়ং তু ভগবতি তস্মিন্পরমক্ষেত্রাদিতি স্ম । অস্মিন্নেব পক্ষে তহুভূতময়স্তেতি চিংস্তুখপাঠঃ সঙ্গচ্ছতে । তহুভিঃ সূক্ষ্মঃ আব্রহামস্তুষ্পর্যাত্মৈব্যাপ্তাদিতি হি তদ্ব্যাখ্যা । পূর্বস্মিন্পক্ষে তু তহু সূক্ষ্মচিন্ত্যঃ যদ্যুতঃ শুল্কসত্ত্বাত্মকঃ

ভগবত্তত্ত্বঃ, তৎস্বরূপস্থেত্যর্থঃ । ‘অষ্ট মহতো ভূতম্ভ’ (শ্রীবু আ ৪।৫।১১) ইতি শ্রুতেঃ; ‘লোকনাথো মহদ্ভূতম্’ ইতি সহস্রনামস্তোত্রাচ । নিয়ন্ত্রনিয়ম্যভেদরহিতস্থেতি-বিরাজ্ঞুপম্ভ হন্ত্রিম্যস্থেত্যক্তব্যান্ত তম্ভ কশ্চন্তিযন্তা, অচস কস্তিযন্তম্য ইতি বিবক্ষয়া । উক্তলক্ষণস্থেতি অন্ত্রবপুরিত্যাদি-বিশেষগৈরিদিশ্মিতস্থেত্যর্থঃ । অথ স্বব্যাখ্যা—নহু মন্মতাদৃশঃ স্বরূপমনুগ্ন কিং স্তোষীত্যাশক্ষয়া সমস্তমঃ তত্ত্ব নিজাসামর্থ্যমাহ—অস্ত্রাপীতি; অষ্ট জগতো যদেববপুরাধিদৈবিকরূপঃ নারায়ণাখ্যঃ তব বপুরধূনা দশ্মিতেষু চতুর্ভুজরূপেষেকমপি বপুস্তস্তাপীতি যোজ্যম্ । ‘নারায়ণোহঙ্কং নরভূজলায়নাং’ (শ্রীভা ১০।১৪।১৪) ইতি হি বক্ষ্যতে বপুষো বিশেষণানি মদন্তু-গ্রহস্থেত্যাদীনি । সাক্ষাত্কৃতবেবেতি পূর্ববৎ । আত্মনা স্বয়মেব কর্ত্রী সুখারুভূতিষ্ঠ, অনন্তবেদানন্দস্থেত্যর্থঃ । অথবা, অষ্ট তব যদেববপুরধূনা দশ্মিতেষু চতুর্ভুজরূপেষু একমপি বপুস্তস্তাপীতি যোজ্যম্ । অত্ত মদন্তুগ্রহস্থেতি—তদৰ্শনাদেব হি তন্মহিমা জ্ঞাত ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ২ ॥

২। শ্রীজীব বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ [শ্রীধরঃ নহু ইতি—পূর্বপক্ষ, স্তব করছি, এই সাধ্য-বস্তুর নির্দেশ করবার জন্মই কি শ্রীভগবৎ স্বরূপের অনুবাদমাত্র করা হচ্ছে, এরই উভয়ে বলা হচ্ছে—অস্ত্রাপী ইতি । ভোদেব, অস্ত্রাপি—স্তুলভরূপে প্রকাশিত হলেও অপেনার বপুষো—অবতারের মহি—মহিমা অবসিতুৎ—জানতে কোহিপি—কেউ, আমি ব্রহ্মাণ্ড নেশে—সমর্থ নহি । অথবা, কোনও ব্যক্তিই সমর্থ হয় নি । স্তুলভতার কারণ হিসাবে ‘বপুষো’ অর্থাৎ বপুর বিশেষণদ্বয়—মদন্তুগ্রহস্ত—আমার প্রতি অনুগ্রহ যে বপু থেকে হয় তাই হল মদন্তুগ্রহ (বপু), স্বেচ্ছাময়স্ত—‘স্বীয়ানাং’ স্বীয় ভক্তগণের যথা যথা ইচ্ছা তথা তথাই যে বপুর ইচ্ছা, তাই হল স্বেচ্ছাময় বপু । আপনার তাতে কি? এরই উভয়ে জানতে সমর্থ হচ্ছি না—অতঃপর বলছেন, ন তু ভূতময়স্ত—অচিন্ত্য শুদ্ধসন্ত্বাত্মক এই বপুরই মহিমা যদি জানতে সমর্থ হচ্ছি না, তবে কেবল আত্মসুখান্তুভূতেঃ—স্বসুখান্তুভবমাত্র অবতারী গুণাত্মীয়ের মহিমা মনসান্তরণে—ধ্যানস্থ হয়েও মনের দ্বারা কেই বা জানতে সমর্থ হয় । অথবা, ‘ভূতময়স্তহিপি তু’ বিরাট রূপের অর্থাৎ আপনার ব্রহ্মাণ্ড নিয়ামক অবতারের মহিমাও কেউ-ই বুঝে উঠতে পারে না । তখন এ আর বলবার কি আছে, যে সাক্ষাৎ অবতারী আপনারই নিয়ম্য-নিয়ন্ত্রভেদরহিত উক্ত লক্ষণ এই কৃষ্ণরূপের মহিমা কেউ বুঝে উঠতে পারে না ।]

শ্রীধরের ব্যাখ্যার উপর শ্রীজীবপাদের অর্থ-বিশেষণ—নহু ইতি—এই পূর্বপক্ষের উভয়ে, আগামোড়া উৎকর্ষ বর্ণনই ‘স্তুতি’ নামে কথিত হয়, তাই উৎকর্ষ বর্ণনই এ শ্লোকের প্রয়োজন, এরূপ বুঝতে হবে । তব বপুষঃ ইতি—চতুর্থ চরণ থেকে ‘তব’ শব্দটি ‘বপুষঃ’ শব্দের সহিত যুক্ত করেই ব্যাখ্যা করতে হবে—আপনার যে বপুর অর্থাৎ যে কোনও অবতারের মহিমা । সেই অবতার কিন্তু হলেও (তার মহিমা)? এরই উভয়ে অস্ত্রাপি ইতি—স্তুলভরূপে জগতে প্রকাশিত হলেও কেউ জানতে সমর্থ নয়—শ্রীধরের এই কথার ধ্বনি হল সেই অবতার অনিরূপণীয় ভাব প্রাপ্ত । মদন্তুগ্রহস্ত—মদীয় স্থষ্টিপালক হেতু আমার অনুগ্রাহক । সাক্ষাৎ তব এব—স্বয়ং ভগবান् আপনার, ‘এব’ কারের ব্যাখ্যা শ্রীধর করলেন ‘কেবল’—এর অর্থ হল, যে অবতারের কথা বলা হয়েছে সেই অবতারকে অতিক্রম করত বিরাজমান স্বয়ং ভগবান् আপনার

(মহিমা)। 'গুণাতীতের' ব্রহ্মা-বিষ্ণু মহেশ্বরের মতো রংজো সত্ত্ব তমোগুণের সংযোগ নেই যার সেই গুণাতীত আপনার। **স্বস্মুখানুভূতেঃ তব—স্বস্মুখানুভূতিমাত্র আপনার**, এরূপ হলেও নিখিল অবতারের অবতারিত ইঁহাতে বর্তমান এবং সর্ব মহিমায় মহিমান্বিত। শ্রুতি উক্ত এই সব প্রমাণে ইহা জানা যায়, যথা—'এতস্মেবানন্দস্ত', 'কোহোবান্ত্রাঃ', 'পরাশুশক্তি' ইত্যাদি এবং এই অবতারীর নির্বিশেষভাবে আবির্ভাব বিশেষের দুজ্জের যতার আধিক্য এখানে ব্রহ্মার প্রতিপাদ্য নয়—“যদিও বিষয় সমন্বশুণ্য আত্মাকার চিন্তবৃত্তিতে আপনার স্বপ্রকাশ নিগুণ স্বরূপের অভিব্যক্তি হয়ে থাকে। কিন্তু সগুণ স্বরূপে অবতীর্ণ আপনার অনন্ত কল্যাণ গুণগণ কেউ গণনা করে উঠতে পারে না।”—(ভা০ ১০।১৪।৬৭)। এইরূপে সর্বিশেষ রূপেরই দুজ্জের যতার আধিক্য ব্রহ্মা বিখ্যাপিত করলেন। বিরাট রূপের দুজ্জের যতা উল্লেখ করে স্বয়ং ভগবান् কৃষ্ণের উপর কৈমুতিক শ্রায় প্রতিপাদন করলেন স্বামিপাদ।

অতঃপর শ্রীজীবপাদের নিজস্ব ব্যাখ্যা : পূর্বপক্ষ, আচ্ছা আমার এতাদৃশ স্বরূপের কথা বুঝিয়ে না বলে আগেই কি স্তব করছ, এইরূপ কথার আশঙ্কায় ব্রহ্মা এ বিষয়ে নিজের অসামর্থ্যতার কথা বলছেন, অস্মাপি ইতি—অস্ত্র—এইজগতের যে দেববপু—আধিদৈবিকরূপ নারায়ণাখ্য আপনার বপু—অধুনা দর্শিত অসংখ্য চতুর্ভুজ রূপের মধ্যে একটিমাত্র বপুরও—এইরূপ যোজনা করত অর্থ করতে হবে,—“হে সর্বেশ্বর কৃষ্ণ, আপনি কি নারায়ণ নহেন ?”—(শ্রীভা০ ১০।১৪।১৪)। এইরূপ উক্তি থাকা হেতু সর্বেশ্বর বলা হল। 'বপুষো' বপুর বিশেষণ মদনুগ্রহ ইত্যাদি। **সাক্ষাত্কৃতবৈব—পূর্বের মতোই অর্থ**। **আত্মস্মুখানুভূতেঃ—'আত্মন'** নিজ কৃত্ত্বে স্বতন্ত্রভাবে স্বখানুভূতি যার অর্থাত্বে অনন্তবেত্ত অনন্দস্বরূপ সাক্ষাৎ আপনার (মহিমা)। অথবা, এই সম্মুখের আপনার যে দেববপু অধুনা অসংখ্য চতুর্ভুজরূপে দর্শিত হল তার একটি বপু, তার (মহিমা), এইরূপে যুক্ত করে অর্থ করণীয়। এই যোজনায় 'মদনুগ্রহস্ত ইতি' সেই অসংখ্য নারায়ণ রূপের দর্শন থেকেই আমার উপর আপনার অনুগ্রহ (দর্পণানীরূপ) বুঝা যাচ্ছে, এরূপ ভাব ॥ জী০ ২ ॥

২। **শ্রীবিশ্বনাথ টিকা :** নম্ন ভো ব্রহ্মাংস্ত জগদৈশ্বর্যাধিপতিঃ অহস্ত বন্ধগোপালপুত্রস্তঃং পুরাতনঃ অহস্ত বালস্তঃং বেদার্থ তাৎপর্যবিজ্ঞত্বাঃ পরমবিদ্বান্ সদাচারপরায়ণঃ অহস্ত বৎস চারকত্বাঃ জ্ঞানশৃণ্যঃ স্মাৰ্ত্তা-চারগন্ধমপ্যজ্ঞানংস্তিষ্ঠন্ত্বাঃ আম্যন্তপ্রয়োদনকবলং তুঞ্জানস্তঃং মায়ী পরমসুখী সাক্ষাৎ পরমেশ্বর এব অহস্ত স্বল্মায়া-মোহিতো মনোহৃঃখেন বনং পর্যটঃস্তব স্তবং কর্তৃঃ নার্হামীতি বক্রোক্তিমাশঙ্ক্য সত্যমজ্ঞানান্মহাপরাধমহম-করবমিতি ব্যঞ্জয়ন্নাহ,—অস্মেতি। হে দেব, অস্মাপি বালচেষ্টাময়স্ত প্রকটিতমৌনস্ত্বে তব বপুষো মহিমান মবসয়িতুঃ জ্ঞাতুঃ নেশে ন শক্রোমি কিমুত কৈশোরলীলস্ত প্রকটায়ন্মাণ-মহাচাতুর্যস্ত বপুষোইপি মহি জ্ঞাতুঃ নেশে কিমুত কিমুত তব আত্মনে। মনসো যা স্বখানুভূতিস্তস্যা নিরতিশয়স্বানন্দময়োহিপি বৎসচারণাদিনা স্বখমনুভবসি তস্মেত্যৰ্থঃ। তথা তৎসহচরাগামপি মনঃস্মুখানুভূতের্মহি জ্ঞাতুঃ নেশে কিমুত সাক্ষাত্কৃতবৈব অন্তরেণ প্রত্যা হত্যান্তবশীকৃতেনাপি মনসা কিমুতাস্ত্রীরেণ। তথা কো ব্রহ্মাইপ্যহং নেশে কিমুতাত্ত্বে ইতি কৈমুত্য পঞ্চকমজ্ঞানাতিশয় প্রতিপাদকং মমাপি জ্ঞানসন্তাবনায়াং ন শাস্ত্রাভ্যাসতপোযোগাদিকং হেতুঃ, কিন্তু কৃপাকটাক্ষকণ এবেতি কৃবন্ধ বপু-বিশিনষ্টি। মষ্যপরাধিগ্রাম্যপ্যনুগ্রহে। মহৈশ্বর্যদর্শনোথমোহোকালদর্শনদানাদনুমিতো যস্ত তস্য। অনুগ্রহে

ହେତୁ: ; ସେଚାମୟନ୍ତ ସ୍ବୀଯାନାଂ ପ୍ରେମଭକ୍ତିମତାଂ ସଥା ସା ସା ଇଚ୍ଛା-ଦିନ୍ଦକ୍ଷା-ସିମେବିଷାଦିସ୍ତମ୍ୟନ୍ତ ଭକ୍ତିବନ୍ସଲଭାବ୍ୟ ତନ୍ତ୍ରସମ୍ପାଦକମ୍ପେତ୍ୟର୍ଥ: । ଅତୋ ମୟାପି ଭକ୍ତାଭାସବନ୍ଦାଦପରାଧିତେଇପ୍ରଯୁଗହଲେଶ ପ୍ରାପ୍ତ୍ୟଧିକାର ଇତି ଭାବ: । ଅନ୍ଧିଚାନ୍ତ ଗ୍ରହେ ନରବପୁର୍ବର୍ଷାବିତ୍ୟତ ଆହ—ନତୁ ଭୂତମୟନ୍ତ ଭୂତମୟଃ ହି ବପୁର୍ଜଡ଼ଃ ନତୁ ଚିନ୍ମୟମ୍ । ଅତ୍ୟବ ବ୍ରନ୍ଦ-ସଂହିତାରୀମୁକ୍ତମ୍ “ଅଞ୍ଜାନି ସମ୍ମ ମକଲେନ୍ଦ୍ରିୟବ୍ରତିମୟ୍ୟ”ତି ଏତଶ୍ଚ ସର୍ବେନ୍ଦ୍ରିୟବନ୍ଦଃ ତଦେତନ୍ତ ଗୋବିନ୍ଦମ୍ଭାନ୍ଦାନାଂ ସଥାକାଳଃ ଅନ୍ତାନ୍ ଅବତାରାନ୍ ପ୍ରତ୍ୟେ ତଦଙ୍ଗାନାଂ ସଥାକାଳମନ୍ତାନ୍ ପ୍ରତ୍ୟେ ନତୁ ସାକ୍ଷାତ୍କଂ ପ୍ରତି । ସତୁ ସ୍ଵଚନ୍ଦ୍ରଭ୍ୟା-ମେବ ପଶ୍ଚତି, ସ୍ଵଶ୍ରୋତ୍ରାଭ୍ୟାମେବ ଶୃଗୋତି, ସ୍ଵମନୈବ ବିଚାରତି । ନତୁ ସ୍ଵପାଗିଭ୍ୟାମପି ପଶ୍ଚତି ଇତ୍ୟାଦି ବିବେଚ-ନୀୟମ୍ । ଅଥବା ଅନ୍ତାପି ଦେବବପୁରୋ ଦେବକାରନ୍ତ ଅଧୁନୈବ ତରା ଦଶିତନ୍ତ ବାସୁଦେବମୂର୍ତ୍ତେମନ୍ତୁଗ୍ରହନ୍ତ ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତୋପଦେଷ୍ଟିଦେହେନ ମୟନ୍ତ ଗ୍ରହବତଃ ସ୍ଵୀର୍ଣ୍ଣାଂଶିନ ସ୍ତବେଚାସଂପାଦକନ୍ତ ଭଦ୍ରିଚାସଂପାଦକହେହପି ନ ବୟମିବ ଭୌତିକା ଇତ୍ୟାହ—ନତୁ ଭୂତମୟନ୍ତ ମହି ମହିମାନଃ କୋ ବ୍ରନ୍ଦାପି ସ୍ଵବ୍ୟଙ୍ଗକାନ୍ ବେଦାନ୍ ବେଦଫଳଃ ଶ୍ରୀଭାଗବତତଥାଧ୍ୟ-ପିତୋପଯଃଃ ଜ୍ଞାତୁଂ ନେଶେ, କିମୁତ ସାକ୍ଷାତ୍କବୈବ ନବବପୁଷଃ ସର୍ବାଂଶିନଃ ସ୍ଵର୍ଣ୍ଣଃ ଭଗବତଃ କଥଭୂତନ୍ତ ଆତ୍ମନଃ ? ସମ୍ମ ସୁଖେସୁ ଦଧିଚୌର୍ଯ୍ୟଗୋପିକାନ୍ତପାନବନ୍ସଚାରଣବାଲ୍ୟଚାପଲ୍ୟାହ୍ୟଥେସୁ ସ୍ଵାବତାରାନ୍ତରାସାଧାରଣେସୁ ଅନୁଭୂତିର୍ଥନ୍ତ ତନ୍ତ ॥

୨ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ଵନାଥ ଟୀକାନ୍ତୁବାଦ : ପୂର୍ବପକ୍ଷ, ଶୁଣ ମାନନୀୟ ବ୍ରନ୍ଦାଜୀ ! ଆପନି ଜଗନ୍-ଏଶ୍ୟ-ଅଧିପତି, ଆର ଆମି ବନେର ଗୋଯାଳା ପୁତ୍ର, ଆପନି ପ୍ରାଚୀନ ମୂର୍ତ୍ତି ଆର ଆମି ଏକଟୁଥାନି ବାଚା ହେଲେ, ଆପନି ବେଦାର୍ଥ ତାଂପର୍ୟ ବିଜ୍ଞ ବଲେ ପରମ ବିଦ୍ୟାନ୍ ସଦାଚାର ପରାୟଣ ଆର ଆମି ଗରୁର ରାଖାଲ ବଲେ ଅଧ୍ୟାୟଣ ଶୃଗୁ, ସ୍ଵାର୍ତ୍ତ-ଆଚାରଓ ନା-ଜାନାଯ ଦାଢ଼ିଯେ, ଏମନ କି ଘୁରତେ ଘୁରତେ ଦଧିମାର୍ଥା ଭାତ ଖାଓଯାଯ ରତ, ଆପନି ମାୟୀ, ପରମତ୍ୟ ସାକ୍ଷାତ୍ ପରମେଶ୍ୱରଙ୍କ, ଆର ଆମି ଆପନାର ମାୟାଯ ମୋହିତ ମନୋଦୃଃଖେ ବନେ ଘୁରେ ବେଡ଼ାଚିଛି, ଆପନାର ସ୍ତବେର ଘୋଗ୍ୟ ନଇ,—କୁଷେର ଏଇରୂପ ବକ୍ରେଗନ୍ତି ଆଶକ୍ତା କରେ, ସତ୍ୟାଇ ଆମି ଅଞ୍ଜାନତା ବଶତଃ ମହା ଅପରାଧ କରେ ଫେଲେଛି, ଏଇରୂପ ଭାବ ପ୍ରକାଶ କରତ ବ୍ରନ୍ଦା ବଲତେ ଲାଗଲେନ — ଅନ୍ତେତି । ହେ ଦେବ, ଅନ୍ତାପି—ବାଲ୍ୟଚେଷ୍ଟାମୟ, ମୁଞ୍ଚତା ପ୍ରକାଶ କରେ ବିରାଜିତ ଆପନାର ବପୁର ମହିମାଇ ଅବମିତ୍ର୍ୟ—ଜାନତେ ନେଶେ—ପାରି ନା, କୈଶୋରଲୀଲାମୟ ମହାଚାତୁର୍ୟ ପ୍ରକାଶ କରେ ବିରାଜିତ ବପୁର ମହିମାର କଥା ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ । ବପୁର ମହିମାଇ ଜାନତେ ପାରି ନା, ତଥନ ଆର ଆପନାର ନିଜେର ମନେ ଉଚ୍ଛଲିତ ଯା ସୁଖଭୂତି ତାର ମହିମାର କଥା ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ, ଇହା ନିରତିଶୟ ସ୍ଵାନନ୍ଦମୟ ହଲେଓ ବନ୍ସ ଚାରଣାଦି ଦ୍ୱାରା ଯାଦୃଶ ସୁଧ ଅନୁଭବ କରେନ ତାର ମହିମା ଯେ ଆରଓ ଜାନତେ ପାରା ଯାଯ ନା, ସେଇ ବା ବଲବାର କି ଆଛେ । ତଥା ସାକ୍ଷାତ୍ ତୈବେ—ଆପନାର ସଖାଗଣେର ମନେର ସୁଖଭୂତିର ମହିମାଇ ଜାନତେ ପାରା ଯାଯ ନା, ତଥନ ସାକ୍ଷାତ୍ ଆପନାର ମନେର ସୁଖଭୂତି ଯେ ଜାନତେ ପାରା ଯାଯ ନା, ମେ ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ । ଅନ୍ତରେଣ—ଭିତରେ ଗୁଟିଯେ ଆନା ବଶୀକୃତ ମନେଇ ଆପନାର ମହିମା ଜାନା ଯାଯ ନା, ଅନ୍ତିର ମନେର କଥା ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ, ତଥା ଆମି ବ୍ରନ୍ଦାଇ ଜାନତେ ପାରି ନା, ଅନ୍ତେ ପାରେ ନା ମେ ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ । ଏଇରୂପେ କୈମୁତିକ ପଞ୍ଚକ ଅଞ୍ଜାନ-ଅତିଶ୍ୟ ପ୍ରତିପାଦକ ହଲ । ଆମାର ଜାନ ସନ୍ତାବନାତେ ଶାନ୍ତାଭ୍ୟାସ ତପୋ-ଯୋଗାଦି ହେତୁ ନୟ, କିନ୍ତୁ କୁପାକଟାକ୍ଷିତି ହେତୁ, ଏହି କଥା ବଲତେ ଗିଯେ ବପୁର ବିଶେଷଣ ଉଲ୍ଲିଖିତ ହଚେ । ମନ୍ଦନ୍ତୁଗ୍ରହନ୍ତ—ଅପରାଧୀ ଆମାର ପ୍ରତିଓ ଅନୁଗ୍ରହ ଯାର ମେହେ ଆପନାର (ମହିମା)—କିରୂପ ଅନୁଗ୍ରହ ? ମହେଶ୍ୟ-ଦର୍ଶନୋଥ ମୋହେର ପର ଯେ ମଧ୍ୟ

৩। জ্ঞানে প্রয়াসমুদ্পাদ্য নমন্ত এব জীবন্তি সমুখরিতাং ভবদীয়বার্তাম্ ।  
স্থানে স্থিতাঃ ক্রিতিগতাঃ তত্ত্ববাজ্ঞানোভি-র্যে প্রায়শোহজিতজিতেহ প্যসি তৈত্তিলোক্যাম্ ॥

৩। অন্বয়ঃ যে জ্ঞানে প্রয়াসঃ (প্রয়ত্নঃ) উদ্পাদ্য (বিহায়) স্থানে স্থিতাঃ সমুখরিতাঃ (সাধুজন-কীর্তিতাঃ) ক্রিতি গতাঃ (ক্রিত প্রাপ্তাঃ) ভবদীয় বার্তাঃ তত্ত্ববাজ্ঞানোভিঃ নমন্তঃ এর জীবন্তি (প্রাণান্ধারযন্তি) তৈতেঃ ত্তিলোক্যাঃ প্রায়শঃ অজিতঃ জিতঃ অপি অসি (অন্তেঃ অজিতঃ অপি হং, তৈতঃ জিতঃ অসি) ।

৩। মূলানুবাদঃ হে অজিত ! শ্রীভগবানের স্বরূপ ঐশ্বর্য-মাধুর্যের জ্ঞান লাভের জন্য কিঞ্চিৎ-মাত্রও চেষ্টা না করে যাঁরা সাধুর আশ্রমে অবস্থান করত তাঁদের কীর্তনে উচ্ছলিত-স্বতঃই কর্ণকুহরগত আপনার নামরূপগুণলীলা কায়-বাক্য-মনে সেবন করতে করতে জীবন ধারণ করেন আপনি তাঁদের দ্বারা বশীকৃত হন, প্রায়শো ত্তিলোকে অন্তের অজিত হলেও ।

বিগ্রহ দর্শন তার থেকে অনুমিত অনুগ্রহ । এই অনুগ্রহে হেতু স্বেচ্ছাময়স্ত—প্রেমভক্তিমান নিজমনের যথা যথা ‘ইচ্ছা’ আপনাকে দর্শন করার, সেবা করার ইত্যাদি, এই ইচ্ছাময় বপু—অর্থাৎ সেই সেই ইচ্ছা সম্পাদক বিপু । অতএব আমার উপরও অনুগ্রহ—আমি অপরাধী হলেও আমাতে ভক্তির আভাস থাকাতে আমার অনুগ্রহ-লেশ প্রাপ্তির অধিকার আছে, এরূপ ভাব । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা ইচ্ছা পূরণ করা ও অনুগ্রহ করা তো নরবপুর ধর্ম—এরই উত্তরে বলা হচ্ছে—নতু ভূতময়স্ত । কিন্তু এ বপু ভূতময় নয় । ভূতময় বপু নিছক জড়, চিন্ময় নয় । আপনার এ বপু চিংখৰ্মী—অতএব ব্রহ্মসংহিতায় কৃষ্ণ বপু সম্বন্ধে উক্ত আছে—“যার অঙ্গ সমৃহ সকল ইন্দ্রিয়বৃত্তিমন্ত” এই যে ‘সর্ব ইন্দ্রিয়বান् হওয়া’ কথাটা, ইহা শ্রীগোবিন্দের অঙ্গসমূহের যথাকালে নরাকারাদি যে অবতারাবলী হয়, তার সম্বন্ধেই প্রযোজ্য—সাক্ষাৎ তার সম্বন্ধে নয় । অর্থাৎ গোবিন্দের শ্রীহস্ত অবতাররূপে এলে তা সমন্ত ইন্দ্রিয়বৃত্তি প্রাপ্ত হয় । শ্রীগোবিন্দ নিজ চক্ষু দ্বারাই দেখেন, কানের দ্বারাই শুনেন, নিজমনের দ্বারাই চিন্তা করেন—নিজ হাতের দ্বারাও যে দেখেন, তা নয় । অথবা, অস্ত্রাপি দেববপুষো—অধূনাই আপনার দ্বারা দর্শিত এই দেবাকার ‘বপুর’ বাস্তুদেব মূর্তির (মহিমাই জানতে সমর্থ নই) । কিরূপ বিশিষ্ট মূর্তি ? মদনুগ্রহস্ত—মদনুগ্রহ মূর্তির, চতুঃশ্লোকি ভাগবত উপদেষ্টা স্বরূপে আমার প্রতি অনুগ্রহবান् যে মূর্তি, তার মহিমা । স্বেচ্ছাময়স্ত—স্বেচ্ছাময় বপু, স্বীয় (বাস্তুদেব মূর্তির) অংশী (কৃষ্ণরূপ) আপনার ইচ্ছা-সম্পাদক মূর্তির মহিমা—আপনার ইচ্ছা সম্পাদক হলেও আমাদের মতো পঞ্চভূতে গড়া নয়, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, ন তু ভূতময়স্ত । এই চিন্ময় বপুর মহি—মহিমা কোহপি—ব্রহ্মাও, স্বপ্রকাশক বেদ এবং বেদফল শ্রীমন্তাগবত পড়া থাকলেও আমি ব্রহ্মা জানতে সমর্থ নই । আপনার বাস্তুদেব মূর্তির মহিমাই জানতে সমর্থ নই তো । সাক্ষাৎ তৈবে—নরবপু সর্বাংশী স্বয়ং ভগবানের মহিমার কথা আর বলবার কি আছে । কিরূপ নরবপুর (মহিমা) ? আত্মসুখানুভূতেঃ—নিজের স্বাধুরভূতি নরবপু, কিরূপ ‘আত্মনঃ’ নিজের ? নিজের স্বাধুরভূতি যাঁর সেই নিজের, কিরূপ অনুভূতি ? গোপীঘরে দধিচুরি গোপীস্তন পান, বৎসচারণ, বালচাপল্যাদি-উথিত নিজ অবতার গণেরও দুঃপ্রাপ্য অসাধারণ অনুভূতি ॥ বি ০ ২ ॥

৩। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎঃ অতএব ভক্তান্তদৰ্ষেণশ্রমঃ পরিত্যজ্য ভক্তিবিশেষকূপতয়া অবদীয়কূপগুণ-লীলাবার্তামেব শৃণ্঵ন্তি, তেন বশীকুর্বন্তি চ, তাদৃশমপি স্বামিত্যাহ—‘জ্ঞানে’ ইতি; জ্ঞানে অবদীয়স্বরূপেশ্বর্যমহিমবিচারে, স্থানে সতাং নিবাস এবাবাগ্রতয়া স্থিতাঃ, ন তু তীর্থপর্যটনাদি-ক্লেশান্কুর্বন্তঃ, তন্মাদিভিন্নমন্তঃ সংকুর্বন্তঃ, তত্র তন্মা সংকারঃ—শ্রবণমময়েইঞ্জলিবন্ধনাদিঃ বাচানুমোদনাদিঃ, মনসা চাস্তিক্যাদিঃ, সমুখরিতাং সন্তঃ অনুতোক্তি-সর্বেন্দ্রিযক্ষেত্রপরিহারাত্মৰ্থঃ প্রায়ো মৌনশীলা অপি মুখরিতা মুখরীকৃতা যয়া তাম্, আহিতাগ্ন্যাদিস্মিতি নিষ্ঠায়াঃ পরনিপাতোহপি, ভবদীয়ানাং শ্রীমদ্বজ্রাজাদীনাং বা বার্তাম্। অগ্রাত্মেঃ। যদ্বা, ভবদীয়বার্তাং জীবন্তি উপজীবন্তি অবদেকজীবনত্বেন সন্ত্যঃ শ্রুতা স্বাদযন্তৌত্যৰ্থঃ। তন্মাদিভিস্তুতচেষ্টয়া অজিত অপ্রাপ্য! স্বপ্রকাশত্বেনেন্দ্রিয়াগ্রগোচরত্বাঃ। যদ্বা, তন্মাদিভিঃ কৃত্বা তৈরপি জিতোহসি, বশীকৃতোহসি, তত্ত্বাত্ত্বে সদা শ্ফুরসৌত্যৰ্থঃ; যদ্বা, তন্মাদিভিত্বে সাক্ষাৎ প্রাপ্ত্বে ভবসি, অত্র তন্মা প্রাপ্তিঃ স্বহস্তাদিনা শ্রীপাদাজপ্রশ্ননাদিঃ, বাচ। আহ্বানাদিনা সমাগমনাদিঃ, মনসা চ সংকলনেন্দ্রিয় দর্শনাদিঃ; যদ্বা, সহার্থে তৃতীয়া, তন্মাদিভিঃ সহিতোজিতঃ তব তন্মাদীন্তপি তৈরশীকৃতানি ইত্যৰ্থঃ। তত্র তনোবশীকরণং তত্ত্বপার্শ্বে সদাবস্থিত্যাদিঃ, বাচস্তুদগুণকথনাদিঃ, মনসশ তচ্চস্তুনাদিঃ। অগ্রৎ সমানম্॥

৩। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ অতএব ভক্তগণ সেই অব্বেণশ্রম পরিত্যাগ করত ভক্তি বিশেষের সহিত আপনার রূপ-গুণ-লীলা কথাই শ্রবণ করে থাকে। এর দ্বারা পূর্ব শ্লোকের তাদৃশ আপনাকে বশীভূতও করে ফেলে, এই আশৰে বলা হচ্ছে, জ্ঞান ইতি জ্ঞানে—আপনার স্বরূপ-গ্রিশ্বর্য-মাধুর্য বিচারে। স্থানে স্থিতাঃ—সতের নিবাসে স্থিরভাবে ‘স্থিতা’ বাস করত, তীর্থ অমণাদি ক্লেশ না করে। তন্মুবাঞ্ছনোভিঃ নমন্ত—তন্মুপ্রভৃতির দ্বারা ‘নমন্ত’ সংকার করতে করতে—এর মধ্যে তন্মুবারা সংকার হল, শ্রবণ সময়ে অঞ্জলি বন্ধনাদি। বাক্যে সংকার হল, অনুমোদন সূচক বাক্যাদি। মনে সংকার হল, শাস্ত্রই প্রমাণ শিরোমণি এইরূপ মনোভাবাদির সহিত শ্রবণ। সমুখরিতাং—‘সৎ’ সাধুগণ বিষয় কথায় সর্বেন্দ্রিয়ের ক্ষেত্রে পরিহারাদির জন্য প্রায় মৌন স্বাভাব হয়ে থাকেন, এরূপ হলেও যার দ্বারা ‘মুখ-রিতা’ মুখরীকৃতা সেই ভবদীয়বার্তাম্—‘ভবদীয়াং বার্তাম্’ আপনার নামরূপাদি কথা, অথবা ‘ভবদীয়ানাং’ শ্রীবজ্রাজাদির কথা। [ শ্রীস্বামিপাদ—তা হলে অজ্ঞজন কি করে সংসার থেকে উদ্বার হবে, এরই উত্তরে জ্ঞান ইতি। উদ্পাদ্য—(জ্ঞানের প্রয়াস) কিঞ্চিৎ মাত্রও না করে। সমুখরিতাং—সতের মুখে স্বতঃই নিত্য প্রকটিত ভবদীয়বার্তাং—আপনার কথা অর্থাৎ আপনার নামরূপগুণলীলা। সাধুগণ নিজ নিজ আবস স্থানে বিরাজমান, তাদের সান্নিধ্য মাত্রেই স্বতঃই আপনার কথা শ্রুতিগত হয়ে থাকে দেহ-বাক্য-মনের দ্বারা, ইহাকেই কেবল সংকার করতে করতে যারা জীবন ধারণ করেন, যদিও এরা অন্য কিছু করেন না, তবুও ত্রিলোকের মধ্যে অন্যের দ্বারা অজিত হলেও আপনি তাদের দ্বারা জিতঃ—প্রাপ্ত হন—জ্ঞান-শ্রামের আর প্রয়োজন কি, এরূপ ভাব।] অথবা, আপনার কথা সংকার করতে করতে জীবন্তি—‘উপজীবন্তি’উহাই একমাত্র জীবনরূপে বরণ করে সাধুর মুখে শ্রবণ করত আস্বাদন করেন। হে কায়-বাক্য-মনের

দ্বারা সেই সেই চেষ্টায় অজিত—অপ্রাপ্য ! কারণ আপনি স্বপ্রকাশবস্তু বলে ইন্দ্রিয়-অগোচর । অথবা, কায়-বাক্য-মনের দ্বারা সংকার করত—তৈঃ জিতঃ-এই ভক্তদের দ্বারা বশীকৃত হন অর্থাৎ সেই সেই ইন্দ্রিয়ে শক্তি প্রাপ্তি হন । অথবা কায়-বাক্য-মনের দ্বারা সাক্ষাৎ প্রাপ্তি হন, এখানে কায়-এর দ্বারা প্রাপ্তির অর্থ হল, নিজ হাত প্রভৃতির দ্বারা শ্রীপাদকমল-স্পর্শনাদি, বাক্য-এর দ্বারা প্রাপ্তি হল পরম্পর ডাকাডাকি প্রভৃতি দ্বারা গমনাগমন প্রভৃতি মন-এর দ্বারা প্রাপ্তি হল, সঞ্জল মাত্রেই দর্শনাদি ; এবার সহার্থে তৃতীয়া ধরে অর্থ করা হচ্ছে—কায়-বাক্য-মনের সহিত জিত অর্থাৎ আপনার কায়-বাক্য-মন প্রভৃতিও তাঁদের দ্বারা বশীকৃত । এখানে শ্রীভগবানের তহুবশীকরণ হল, সেই ভক্তপাণ্ডে সদা অবস্থিতি ইত্যাদি । বাক্য-বশীকরণ, ভগবানের মুখে ভক্তের গুণকথন । মন-বশীকরণ, ভক্তের কথা চিন্তন ॥ জী০ ৩ ॥

৩। শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎ নভু “তর্হি তমেব বিদিত্বা অতিমৃত্যুমেতৌ”তি শ্রুতেরজ্ঞানাল্লোকাঃ কথং সংসারং তরেযুস্ত্বাহ—জ্ঞান ইতি । উদপাস্ত ঈষদপ্যকৃত্বা সমুখরিতাং সন্তো মৌনশালিনোহিপি স্বমাধুর্যেণ মুখরিতা মুখরীকৃতা যয়া তাম । ভবদীয়ানাং বা বার্তাং স্থানে সতাং নিবাস এব স্থিতাঃ নতু তীর্থাত্প্যটন্তঃ সন্তঃ শ্রুতিগতাঃ তৎসন্নিধিমাত্রেণ স্বতএব শ্রুতিগতাঃ শ্রবণপ্রাপ্তঃ তহুবাজ্ঞানোভিরারস্ত পরিসমাপ্ত্যোর্নমন্তঃ । তত্র তত্ত্বা পাণিভ্যাঃ সহ শীষ্টাৎ ভূমি স্পর্শেন । বাচা কৃষকথার্যৈঃ “তদাস্বাদকেভ্যো বৈষ্ণবে-ভ্যোচ নমন্ত” ইতি বচনেন মনসা শ্রুতায়াঃ কথায়াঃ অবধারিকয়া বুদ্ধ্যা প্রণমন্তো যে জীবন্তি কেবলং যত্পি নাত্যৎ কুর্বন্তি তদপি তৈঃ প্রায়শস্ত্রলোক্যামগ্নেরজিতোহিপি হং জিতাহিপি বশীকৃতোহিপি ভবসি । জ্ঞানাল্লক্ষ্মুক্তিভিস্ত ন বশীকৃতো ভবস্তুতঃ সংসারতরণং কথাশ্রোতৃণাং কিং চিত্রমিতি ভাবঃ । অতস্তৎ কৈথেকদেশ জ্ঞানমেব তজ্জ্ঞানং তেন সংসারমপি তরন্তীতি শ্রুত্যর্থে জ্ঞেয় ইতি ভাবঃ ॥ বি০ ৩ ॥

৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, ‘অক্ষজ্ঞান হলেই তবে মুক্তি লাভ হয়’ এই শ্রুতিবাক্য থাকা হেতু অজ্ঞানতা থাকা হেতু লোকে কি করে সংসার মুক্তি লাভ করবে, এরই উত্তরে, জ্ঞান ইতি । ‘উদপাস্ত—(প্রায়শঃ) কিঞ্চিৎ মাত্রও না করে । সম্মুখরিতাং—সাধুগণ স্বভাবতঃ মৌন হলেও নিজমাধুর্যে ‘মুখরিতা’ মুখরীকৃতা যার দ্বারা সেই ভবদীয়বাতার্ত—আপনার কথা, নামরূপগুলীলা । অথবা ভবদীয়ানাং—আপনার নিজজন ব্রজবাসিগণের কথা । স্থানে স্থিতাঃ—সতের নিবাসেই থেকে, তৌরে শীর্থে ঘুরে বেড়িয়ে নয় । শ্রুতিগতাং—সাধুর সন্নিধিমাত্রে স্বতঃই শ্রবণ প্রাপ্তি হয় (আপনার কথা) । তহুবাজ্ঞানোভিঃ—কায়বাক্যমন দিয়ে আরস্ত করে সমস্ত ইন্দ্রিয়ের দ্বারা এই কথার সংকার করে । এখানে তহু’ কায়িক—জোর হাতের সহিত মাথা ভূমিতে ঠেকিয়ে । ‘বাক’ বাচিক—কৃষকথা কীর্তন দ্বারা—“কৃষকথার দ্বারাই আস্বাদকগণকে এবং বৈষ্ণবগণকে প্রণাম হয়ে থাকে” । মনোভিঃ—মনের দ্বারা শ্রুত কথার অবধারিকা বুদ্ধিতে কেবল প্রণাম করতে করতে যে ব্যক্তি জীবন্তি—জীবন ধারণ করে—হন্দিও সে অন্ত কিছু করে না তথাপি তৈঃ—তাঁদের দ্বারাই আপনি জিতোহিপি—বশীকৃতও হয়ে থাকেন প্রায়শঃ ত্রিলোকের অন্তের দ্বারা অজিত হলেও । জ্ঞানের দ্বারা লক্ষ্মুক্তি জনদের দ্বারাও আপনি বশীকৃত হন না—

৪। শ্রেযঃ স্মতিং ভক্তিমুদ্দশ্ট তে বিভো ক্লিশ্ট্রন্তি যে কেবলবোধলক্ষয়ে ।  
তেষামসো ক্লেশল এব শিষ্যতে নান্যদ্যথা স্তুলতুষাবঘাতিনাম् ॥

৪। অন্বযঃ [হে] বিভো যে শ্রেযঃ স্মতিং (আত্মঙ্গলপদ্ধতিং) তে ভক্তিং উদ্দশ্ট (বিহায়) কেবল-  
বোধলক্ষয়ে (কেবল জ্ঞানলাভার্থং) ক্লিশ্ট্রন্তি যথা স্তুলতুষাবঘাতিনাম্ (অন্তঃকণহীনান् তুষান্ যে অবন্তি)  
[তথেব] তেষাং অসো (সাধনশ্রমঃ) ক্লেশলঃ এব শিষ্যতে (ক্লেশ এব কেবলং ভবতি) ন অন্তঃ ।

৪। ঘূলান্তুৰ্বাদঃ হে বিভো ! নিখিল মঙ্গলের পথ ভক্তিকে অনাদর করত স্ববিজ্ঞতা মাত্র-  
তাংপর্যময় জ্ঞান লাভের জন্য যারা পরিশ্রম করে থাকে তাদের ক্লেশ মাত্রই লাভ হয়, স্তুলতুষকুটনকারী  
জনের মতো ।

অতএব কথা শ্রবণকারী জনদের সংসার তরণ আর কি একটা আশ্চর্য কথা, এরপ ভাব । তৎপর আপনার  
কথার একদেশ জ্ঞানমাত্রাই ব্রহ্মজ্ঞান, তার দ্বারাই সংসারও পার হয়ে যায়—শ্রান্তির অর্থ এরূপই বুঝতে হবে,  
এরপ ভাব ॥ বি০ ৩ ॥

৪। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ নমু তদ্বিধাং ভক্তিং ত্যক্ত্বা মন্মহিমপর্যবসানদর্শনায়  
তদ্বিচিত-শ্রবণমননাদিভিঃ কেচিজ্জ্ঞানাভ্যাসিনোহিপি দৃশ্যন্তে, তত্ত্বাহ—শ্রেয ইতি ; শ্রেযসাং সর্বেষামেব  
স্মতিনিতি—অবান্ত্রফলহেন স্বত এব জ্ঞানমপি ভবিতৈব ইতি সুচিতম্ । তথাভূতামপি মধুরুপাদিবার্তা-  
ময়ীং ভক্তিম্ উদ্দশ্ট উচ্চেরবহেলয়া দূরে ক্ষিপ্ত্বাহত্যন্তমনাদৃত্যেত্যর্থঃ । কেবলস্ত তদ্বিধভক্তিশূণ্যতয়া  
স্ববিজ্ঞতামাত্র-তাংপর্যম্ভ বোধস্ত লক্ষয়ে ক্লিশ্ট্রন্তি, তদ্বিচিতশ্রবণমননাদৃত্যমিতস্তে গমনাদিভির্যমনিয়মাদিভিঃ  
শ্রামং কুর্বন্তি । তেষাং ক্লেশল এব শিষ্যতে, এবকারেণ চিত্তশুন্ধ্যাদিকং ফলঞ্চ নিরস্তম্ । নমু যোগাভ্যাসাদি-  
শ্রামেণ সিদ্ধিলাভস্তু ভবিতা, তত্ত্বাহ—নান্তদিতি । ‘সর্বাসামপি সিদ্ধীনাং ঘূলঃ তচ্চরণার্চনম্’ (শ্রীভা০  
১০।৮।১।১৯) ইতি আৱেলে । অতএব স্বয়মেব বক্ষ্যতে শ্রীভগবতা—‘যস্তাং ন মে পাবনমঙ্গ কর্ম, স্থিত্যুন্তব-  
প্রাণনিরোধমস্ত । লীলাবতারেস্মিতজন্ম বা স্নাদঃ-বন্ধ্যাঃ গিৱঃ তাঃ বিভূষণ ধীৱঃ ॥’ (শ্রীভা০ ১১।১।১।২০)  
ইতি । তত্ত্বাপযুক্তো দৃষ্টান্তঃ যথা স্তুলতুষাবঘাতিনো লোকৈকেমুৰ্ধা ইত্যপহস্ত্যন্ত । তুষা বুষাণি, তেষামপ্যতি-  
চূর্ণিতানাং নাশঃ, কেবলং হস্তাদিবেদনৈব চ স্নাদঃ, তদ্বিদিত্যর্থঃ । বিভো হে প্রভো ইত্যবশ্যভজনীয়তোক্ত ॥

৪। শ্রীজীব বৈৰো তোষণী টীকান্তুৰ্বাদঃ পূৰ্বপক্ষ, আচ্ছা, তদ্বিধ ভক্তি ত্যাগ করত আমাৰ  
মহিমাৰ পরিপূৰ্ণ দর্শন সম্পাদনেৰ জন্য কোনও কোনও জ্ঞানাভ্যাসীকে তদ্বিচিত শ্রবণ মননাদি পৱায়ণ  
দেখা যায়, এৱই উত্তৰে বলা হচ্ছে, শ্রেয ইতি । শ্রেযঃ স্মতিং—নিখিল মঙ্গলেৰ পথস্তুপ (ভক্তি)--  
যার অবান্ত্র ফলস্তুপে স্বতঃই জ্ঞানও হয়েই যায়, ইহাই সুচিত হল এখানে । এরূপ হলেও মধুর নাম-  
রূপাদি কীৰ্তনময়ী ভক্তি উদ্দশ্ট—‘উচ্চেঃ’ অবহেলায় দূৰে ছুড়ে ফেলে দিয়ে অর্থাৎ অত্যন্ত অনাদর করে ।  
কেবলবোধলক্ষয়ে—‘কেবলস্ত’ সেই ভক্তিশূণ্যতায় স্ববিজ্ঞতামাত্র-তাংপর্য যার, সেইরূপ জ্ঞানেৰ লাভেৰ

জন্য ক্লিশ্যান্তি—ক্লেশ করে থাকে—সেই জ্ঞানোচিত শ্রবণমননাদির প্রয়োজনে ইতস্ততঃ গমনাদি ও যম-নিয়মাদি সম্বন্ধে শ্রাম করে থাকে যারা, তাদের ক্লেশমাত্রই সার হয়—তাদের উপরে আপনার অনুগ্রহ উদয় হয় না বলে, এইরূপ ভাব। এব—ক্লেশমাত্রই, এইরূপে ‘এব’ কারের দ্বারা চিন্তান্তিক্ষেত্রে ফলও যে লাভ হয় না, তাই বলা হল। পূর্বপক্ষ, যোগ-অভ্যাসাদি শ্রমে সিদ্ধিলাভ হোক-না, তাতে বাধা কি ? এরই উদ্বোধনে নান্যৎ ইতি—অন্য সাধনে কিছুই ফললাভ হয় না—“এমন কি অন্য সকল কিছু সিদ্ধিরও মূল শ্রীভগবৎচরণাচন” এইরূপ আয় থাকা হেতু। অতএব স্বয়ং ভগবানের বাক্য দেখা যায়—“হে উদ্বোধ ! যে বাক্যে জগৎপাবন আমার ‘স্মৃষ্টিস্থিতিলয়’ লীলা বা সর্বজগৎস্মৃতিগ আমার জন্ম এবং বাল্য লীলাদি নেই, সেই বাক্য পশ্চিত ব্যক্তি কীর্তন করেন না।” এখানে উপযুক্ত দৃষ্টান্ত, যথা স্তুলতুষাবঘাতিনাম—স্তুলতুষকুটুন্দকারী জন লোকের দ্বারা মূর্খ রূপে উপহসিতই হয়ে থাকে। তুষ—ভূষি, এই ভূষিকেও আরও বার বার কুটুন্দে চূর্ণ বিচূর্ণ করতে থাকলে যেমন হাতের বাথাই সার হয়ে থাকে তেমনই। বিভো—হে প্রভো ! এই-সম্বোধনে অবশ্য ভজনীয়তা বলা হল। জী০ ৪ ॥

৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাঃঃ শ্রবণকীর্তনাদিমাঘেকতরয়াপি ভক্ত্যা কৃতার্পীভবন্তি । যদৃক্তঃ নসিংহ-পুরাণে—“পত্রেষু পুষ্পেষু ফলেষু তোয়েষ্বক্রীতলভোষু সদৈব সৎস্ব । ভক্ত্যা স্তুলভো পুরুষে পুরাণে মুক্তেজ্য কিমর্থং ক্রিয়তে প্রযত্নঃ” ইতি। তদপি যে তাং পরিহায় জ্ঞানে প্রয়াসবন্তস্তেষাঃ দৃঃখ্যমেব ফলতীত্যাহ—শ্রেয়সামভ্যুদয়াপবর্গ লক্ষণানাঃ স্মৃতিঃ সরণং যস্তাঃ সরস ইব নিষ্ঠারাগাঃ তাং তব ভক্তিঃ উদ্দ্যেতি শ্রীস্বামি-চরণানাঃ ব্যাখ্যা । শ্রেয়ংসি জ্ঞানকর্ম্মাদি নানাসাধন সাধ্যানি ফলানি যষ্টৈব স্ম্যস্তাঃ ভক্তিঃ ত্যক্তহেতোর্থঃ । তেষাঃ অসৈ বোধঃ ক্লেশলঃ ক্লেশং লাতি দদাতীতি সঃ শিষ্যতে পর্যবসিতো ভবতি । তত্ত্ব দৃষ্টান্তঃ—স্তুলতুষাবঘাতিনাঃ অল্প প্রমাণং তণ্ডুলং পরিত্যজ্য যতস্ততঃ পরিশ্রম্যানীয় পর্বতপ্রমাণং স্তুলতুষপুঞ্জং সংক্ষিত্য তস্মান্ব-কণহীনধার্যাভাসস্থাপ্তাতঃ কুর্বতাঃ জনানাঃ যথা স স্তুলতুষঃ ক্লেশলঃ কেবলঃ হস্তাদিবেদনামাত্রফলপ্রদঃ ॥ বি ৪

৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃঃ শ্রবণ-কীর্তনাদির মধ্যে এক প্রকারের ভক্তিদ্বারাও জীব কৃতার্থ হয়ে যায়। ইহা নসিংহপুরাণে উক্ত হয়েছে—“অনায়াস লভ্য বন্ত পত্রপুষ্পফলজলের দ্বারা ভক্তির সহিত অর্চন করে সাধুগণ পুরাণপূরুষ ভগবানকে অনায়াসে লাভ করে থাকেন—তবে আর মুক্তির জন্য কেন প্রযত্ন করছ ?” এরূপ হলেও যে জন এই ভক্তিকে পরিত্যাগ করত জ্ঞানে প্রয়াসবান্ত হয়, তাঁর দৃঃখ্যমাত্রই ফল লাভ হয়ে থাকে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে শ্রেয়ঃ স্মৃতিঃ—মঙ্গল পথ, ‘শ্রেয়ঃ’ অপবর্গ লক্ষণ মঙ্গলো-দয়ের ‘স্মৃতি’ পথ—যে ভক্তির ধারা নিষ্ঠারিণীর মতো মধুর নাদে বয়ে চলে, সেই আপনার ভক্তি উদ্দ্যস্ত—অনাদরে ত্যাগ করে।—শ্রীস্বামি-চরণে ব্যাখ্যা । ‘শ্রেয়ংসি’ জ্ঞান কর্ম্মাদি নানা সাধন সাধ্য ফলসমূহ একমাত্র ধার সাধনে হয়। সেই ভক্তিকে ত্যাগ করে। তেষামসৈ—তাদের এই জ্ঞান ক্লেশল—ক্লেশ ‘লাতি’ দান করে এবং সেই জ্ঞান ক্লেশেই পর্যবসিত হয়ে থাকে। এ সম্বন্ধে দৃষ্টান্ত—স্তুলতুষাবঘাতিনাঃ—অল্প পরিমাণ চাল পরিত্যাগ করত যেখান সেখান থেকে আন। পর্বতপ্রমাণ স্তুলতুষপুঞ্জ সঞ্চয় করে যারা,

৫। পুরেহ ভূমন্ব বহবোহপি যোগিনস্তদ্বপতেহ নিজকর্মলক্ষ্য।  
বিবুধ্য ভক্ত্যেব কথোপনীতয়া প্রপেদিরেহজ্ঞেহচ্যত তে গতিং পরাম্।

৫। অন্বয়ঃ [হে] ভূমন্ব, অচ্যত (অপরিচ্ছিন্ন) ইহ (জগতি) পুরা বহবঃ অপি যোগিনঃ স্তদপি-  
তেহাঃ (ত্বয়ি অপিতা চেষ্টা যৈঃ তে) নিজকর্মলক্ষ্যা কথোপনীতয়া (অৎ কথাশ্রবণাদি রূপয়া) ভক্ত্যা এব  
বিবুধ্য অঞ্জঃ (স্মৃথেন) তব পরাঃ (উত্তমাঃ) গতিং প্রপেদিরে।

৫। ঘূলানুবাদঃ হে প্রভো, হে অচ্যত, পূর্বে এ জগতে ভক্তিযোগপরায়ণ বহুজন ভক্তি-  
পোষণ সমস্ত ইন্দ্রিয় ব্যাপার চালনা করত আপনার নামাদির শ্রবণ-কীর্তনাদি ও ক্রমশঃ শ্রবণ কীর্তন-  
স্মরণাদিরূপ প্রেমভক্তিদ্বারা আপনার রূপ গুণ লীলা অনুভব করত স্মৃথে শরণাগতির সহিত আপনার  
অন্তরঙ্গ সান্নিধ্য পেয়েছিলেন।

সেই অন্তঃকণহীন ধান্তাভাসের কুটুন্কারী জনদের যেরূপ সেই স্তুলতুষ কেবলমাত্র ক্লেশের কারণই হয়ে  
থাকে অর্থাৎ হস্তাদি-বেদনামাত্র ফলপ্রদ হয়ে থাকে ॥ বি০ ৪ ॥

৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ শ্রেয়ঃস্ততিত্বক্ষণ ন কেবলঃ বাঞ্ছাত্রেণ, কিন্তু পূর্বঃ বহু-  
শোহৃত্বমেবাস্তীত্যাহ—পুরেতি। তৈর্য়জ্ঞিতমেব তত্ত্ব লক্ষ্যা, ‘ধৰ্মঃ স্বন্তুষ্টিতঃ পুংসাঃ বিষ্঵ক্সেনকথামুঝঃ যঃ।  
নোংপাদয়েন্দ্র্যদি রতিঃ শ্রম এব হি কেবলম্ ॥’ (শ্রীভা০ ১।২।৮) ইতি ত্যায়েন কথাকুচিক্রিপয়া তৎসমীপঃ  
প্রাপিতয়া ‘সতাং প্রসঙ্গাঃ’ (শ্রীভা০ ৩।২৫।২৫) ইত্যাদৌ ‘তজ্জ্ঞাবণাদাশ্পবর্গবান্ন’নি শৰ্দ্বা রতিঃ’ ইত্যন্তু-  
সারেণ কথনীয়কুচিক্রিপয়া আত্মানঃ পরমাত্মানঃ ত্বাং বিজ্ঞায় ‘ভক্তিবিরভূত্ববৎপ্রবোধঃ’ (শ্রীভা০ ১।১।২।৪।৩)  
ইতি ত্যায়েন প্রেমবুদ্ধিক্রমতেহিন্দুত্ব পরাম্ অন্তরঙ্গাঃ তব গতিং সামীপ্যঃ প্রপেদিরে, প্রপন্তিসহিতঃ প্রাপু-  
রিত্যার্থঃ। ভূমন্ব হে অপরিচ্ছিন্নমাহাত্ম্যেতি অন্তর্ভুরেতদ্যুক্তমেবেতি ভাবঃ। হে অচ্যতেতি—যতস্তব ভক্ত্যা  
কথক্ষিদপি ইষ্টসিদ্বেশ্চুত্তির্ণাস্ত্যেবেতি ভাবঃ; যথোক্তঃ কাশীখণ্ডে—‘ন চ্যবন্তেহ যদ্ভক্তা মহাত্ম্যাঃ প্রলয়া-  
পদি। অতোচ্যতঃ স্মৃতো লোকে হমেকো বিষ্ণুরব্যয়ঃ ॥’ ইতি ॥ জী০ ৫।

৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ ভক্তি নিখিল মঙ্গলের পথস্বরূপ, এই যে কথাটা,  
ইহা কেবল কথার কথা নয়। কিন্তু পূর্বে সাধুগণের দ্বারা বহুলভাবে অনুভূতও, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—  
পুরা ইতি। তাঁরা ইহা প্রকাশও করেছেন, এখানে এই যে বলা হল নিজকর্মলক্ষ্যা—নিজ কর্মের দ্বারা  
লক্ষ। (কথাকুপ ভক্তি) এ সম্বন্ধে যুক্তি হচ্ছে, বর্ণাশ্রমধর্ম পালনের কাজই হচ্ছে, ভক্তিতে পৌছে দেওয়া,  
না দিলে, সে তো পরিক্রাম মাত্র সার “বর্ণাশ্রম ধর্ম যথাযথ পালিত হয়ে যদিঃশ্রীভগবানের কথায় রতি না  
জন্মায়, তবে তা বৃথা পরিশ্রমে পর্যবসিত ।”—(শ্রীভা০ ১।২।৮)। এই যুক্তি অনুসারে বর্ণাশ্রমধর্ম যথাযথ  
পালনে শ্রীহরিকথায় কুচিক্রিপ। ভক্তি লাভ হয়, যা শ্রীভগবৎ সান্নিধ্য দান করে।—“সাধুদের প্রকৃষ্ট সঙ্গে  
শ্রীভগবানের হৃৎকর্ণ রসায়ণ। কথা হয়, সেই কথা প্রীতির সহিত সেবা করতে করতে শীঘ্রই অবিদ্যা নিবৃত্তির

বঅ্বস্তুরূপ শ্রীভগবানে ক্রমশঃ শ্রদ্ধা রতি প্রেমভক্তির উদয় হয়।”—(শ্রীভা০ ৩।২৫।২৫)। এই আয় অনুসারে বক্তব্য কুচিলপা ভক্তি দ্বারা পূর্বে বহু ভক্ত ‘আত্মনং’ (স্বামী টীকা) পরমাত্মা আপনাকে ‘বিজ্ঞায়’—“ভক্তি বিরক্তি ভগবৎ তত্ত্বজ্ঞান”—(শ্রীভা০ ১।১।৩।৪৩)—এই যুক্তি অনুসারে প্রেম বৃদ্ধিতে শ্রীভগবৎ-অনুভব করত, পরামু—আপনার অন্তরঙ্গ গতি সান্নিধ্য প্রপেদিরে—শরণাগতির সহিত পেয়েছিল। ভূমন—হে অসীম মাহাত্ম্য, অতএব আপনার ভক্তির পক্ষে ইহা যুক্তিযুক্তি বটে, একপ ভাব। হে অচুর্যত—এই সম্বোধনের কারণ আপনার ভক্তি, যে কোন প্রকারে ক্রিয়ামান হলেও ইষ্টসিদ্ধি হয়ে থাকে, ইহাতে ব্যক্তিক্রম হয় না কিছুতেই। এ কথার প্রমাণ কাশীখণ্ডে আছে, যথা—“মহতি প্রলয় সময়েও আপনার ভক্তগণ বিনাশ প্রাপ্ত হয় না, তাই লোকে আপনি এক বিষ্ণু অব্যয় অচুর্যত বলে স্মরণের বিষয়ীভূত ॥ জী০ ৫ ॥

৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎঃ এবং শ্লোকদ্বয়েনান্বয়ব্যতিরেকাভ্যাঃ ভগবৎপ্রাপ্তৌ ভক্তিমের স্থিরীকৃত্য তত্ত্ব সদাচারঃ প্রমাণয়তি—পুরেতি। হে ভূমন, প্রভো, ইহ জগতি হোগিনো ভক্তিযোগবন্ধুঃ এবং তষ্ঠোবা-পিতা ঈহা চেষ্টা যৈস্ত্বত্ত্বার্থমেব সর্বেন্দ্রিয়ব্যাপারঃ কুর্বাণা ইত্যর্থঃ। ভক্তিযোগশ্রদ্ধাবতাঃ বর্ণাশ্রমকর্মান-ধিকারান্নিজকর্মশ্রবণকীর্তনাদেব তেন লক্ষ্যং বিশেষতস্ত কথয়া শ্রতকীর্তিত্যুত্তর্যা উপ আধিক্যেন নীতয়া প্রাপিতয়া ভক্ত্যা প্রেমলক্ষণয়েব বিবুধ্য বিজ্ঞায় হস্তপঞ্চলীলাদিকমন্তব্যেত্যর্থঃ। পরাং প্রেমবৎ পার্বদ্ব-লক্ষণাঃ গতিঃ প্রাপ্তাঃ। যদ্বা, যথা কেবলবোধো বিফল স্তথা কেবলযোগাচ্ছেত্যত্র সদাচারঃ প্রমাণয়তি—পুরেতি। বহুকালঃ যেগিনো ভূত্বাপি যোগঃ নিষ্ফলঃ জ্ঞাহা হয়ি অপিতা ঈহা চেষ্টাচ নিজকর্মচ তাভ্যাঃ লক্ষ্যং ভক্ত্যা জ্ঞানমিশ্রয়েব বিবুধ্য স্বাঃ জ্ঞাত্বা ॥ বি০ ৫ ॥

৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃঃ এইরূপে শ্লোকদ্বয়ে অন্বয়-ব্যতিরেকে ভগবৎ প্রাপ্তি সম্বন্ধে ভক্তিকেই নিশ্চয় করত সে সম্বন্ধে সদাচার প্রমাণীকৃত হচ্ছে—পুরা ইতি। হে ভূমন—হে প্রভো ! ইহ—এই জগতে যোগিনো—যারা ভক্তি যোগবন্ধ এবং যাদের দ্বারা শ্রীভগবানের ঈহা—চেষ্টা অপিত হয় অর্থাৎ ভক্তির পোষণের জন্য সমস্ত ইন্দ্রিয় ব্যাপার পরিচালনা করেণ। ভক্তিযোগে শ্রদ্ধাবান্ত জনদের বর্ণাশ্রম কর্মে অধিকার না থাকায় তাদের নিজকর্ম—শ্রবণ কীর্তনাদিই হয়ে থাকে—এই শ্রবণ কীর্তনাদি দ্বারা লক্ষ্য, বিশেষত কথোপনীতয়া—‘কথয়া’ শ্রবণ-কীর্তন-স্মরণের দ্বারা উপ—অধিক ভাবে নীতয়া—প্রাপিত প্রেম ভক্তি দ্বারা বিবুধ্য—শ্রীভগবানের রূপ-গুণ-লীলাদি অনুভব করত। পরাং—প্রেমবৎ পার্বদ্ব-লক্ষণা গতি পেয়েছে। অথবা, পূর্বের শ্লোকে যেমন বলা হল কেবল জ্ঞান বিফল সেইরূপ কেবল যোগও বিফল, এই সম্বন্ধেই সদাচার প্রমাণীত হচ্ছে পুরা ইতি। বহুকাল যোগ সাধনার পর যোগ সাধনা নিষ্ফল জেনে হে ভগবন্ত, আপনাতে অপিত ঈহা চেষ্টা ও নিজ কর্মের দ্বারা লক্ষ্য জ্ঞানমিশ্রা ভক্তি দ্বারা বিবুধ্য—আপনাকে জেনে ॥ বি০ ৫ ॥

৬। তথাপি ভূমন् মহিমাগুণস্ত তে বিবোদ্ধুমহিত্যমলান্তরাত্মভিঃ ।

অবিক্রিয়াৎ স্বান্তুভবাদরূপতো অনন্তবোধ্যাত্মতয়া ন চান্ত্যথা ॥

৬। অন্তঃঃ [হে] ভূমন् তথাপি অমলান্তরাত্মভিঃ (শুন্দরন্তরাত্মভিঃ) অবিক্রিয়াৎ (বিকাররহিতাং) অরূপতঃ (অবিষয়াৎ) অনন্তবোধ্যাত্মতয়া (অনন্তবোধ্য আত্মা স্বরূপং যন্ত তত্ত্বয়া) স্বান্তুভবাং অগুণস্ত তে মহিমা বিবোদ্ধুঃ (জ্ঞাতুং) অর্হতি অন্তথা ন চ ।

৬। মূলান্তুভবাদঃ (যদিও একমাত্র কেবলা প্রেমভক্তিতেই আপনার নির্বিশেষ মধুর অনুভব হয়, তথাপি জ্ঞানমিশ্রা ভক্তিতে যে আপনার নির্বিশেষ ব্রহ্মস্বরূপের অনুভব হয়ে থাকে, সেই কথাই এখানে বলা হচ্ছে, তথাপি ইতি) ।

তথাপি হে মধুররূপ প্রকটনপর ! প্রাকৃত গুণরহিত আপনার নির্বিশেষ ব্রহ্মস্বরূপ কেউ কেউ নির্বিকার, বিষয়াকার রহিত শুন্দ অবিতীয় তত্ত্ব জ্ঞাপক আত্মাকার-অন্তকরণে স্বকর্মক অনুভব হেতু গোচরী-ভূত করতে সমর্থ হন । স্বান্তুভব ব্যতিরেকে জানা যায় না । অথবা, হে মধুর রাখাল রূপ প্রকাশকারী ! যদিও ভক্তি দ্বারাই আপনাকে জানা যায়, তথাপি প্রাকৃতগুণ রহিত আপনার করণাদি গুণাবলীর একটিরও মহিমা সম্পদ কচিং কেউ অতি প্রয়াসী বিদ্বান् বিষয়-নিরুত্ত শুন্দ চিন্তে উপলক্ষ্মি করতে পারেন—তাও আবার অন্যাভিলাষশূল্প শব্দ স্পর্শাদি বিষয় সংসর্গশূল্প নিজ অনুভব অনুরূপে, উপনিষৎ ভিন্ন অন্ত প্রমাণের দ্বারা অবোধ্য ব্রহ্মস্বরূপে, সর্ব প্রকারে নয় । স্বান্তুভব ব্যতিরেকে জানা যায় না ।

৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ তদেবং যদুপি ‘জ্ঞানে প্রয়াসম্’ ইত্যাদিনা জ্ঞানমাত্রস্যামৃগ্যস্তমুক্তঃ, তথাপ্যস্তি বিশেষ ইত্যাহ—তথাপীতি দ্বাভ্যাম্ । অগুণস্ত কৃচিদধিকারিণি অপ্রকাশিতগুণস্ত সতঃ বিবোদ্ধুঃ বুদ্ধো প্রকাশিতুং পচের্বিক্লিন্তিবিক্লেন্দনাবৎ কর্ম্মনিষ্ঠো বিকারাদিঃ কর্তৃনিষ্ঠশ্চ, তন্ত্য হেতুস্বলক্ষণে ভাবঃ সর্বসকর্ম্মকধাতোগৌণমুখ্যভাবেন বাচ্যো ভবতি, অন্তভুত-ণ্যর্থব্বাং । অতো বুধ-ধাতোরপি প্রকাশ-মাত্রম্ ইন্দ্রিয়করণক প্রকাশকহেতুস্বক্ষ বিন্দিতে । তদেবং কর্ম্মনিষ্ঠ-প্রকাশমাত্রবিবক্ষয়া শুদ্ধনঃ পচতীতিবৎ বিবোদ্ধুমহিত্যাপি স্ত্রাং । অর্হতি অর্হাতে ইত্যনেন বোধগোচরীকর্তৃঃ শক্যত ইত্যর্থঃ । অন্তকর্তৃকগোচরী-করণায় যোগেয়া তবতীত্যক্তেস্ত্রৈব তাৎপর্যব্বাং । মহিমা মহিমানমিতি ‘সুপাং সুপঃ’ ইত্যাদিনা সুভাবাং । অনন্তবোধ্যাত্মতয়া চিদেকাকারাংশেন জীবেশং রভেদভাবনয়া । অন্তর্ভূতঃ । তত্র বৃক্তির্বিষয়ং চিন্তমেব, ফলঞ্চ বিষয়াকারচিদাভাসযুক্তঃ, তদেবেতি জ্ঞেয়ম্ । যদ্বা, যদুপি ভক্ত্যব বিবুদ্ধ্যেত্যস্তঃ, তথাপ্যনন্তকল্যাণ-গুণ-মহেদধেস্ত্ব সম্যগ্জ্ঞানঃ ন স্তোদেব, কিন্তু কস্তুচিদেকস্তু অন্তর্গুণস্ত মাহাত্ম্যজ্ঞানঃ কস্তাপি জনন্ত যৎ-কিধিদেব ভবেদিত্যাহ—তথাপীতি । তে গুণাঃ করণাদিলক্ষণাত্মেকোইপি তন্ত্য মহি মহিমা, তন্ত্য মালক্ষ্যঃ সম্পদ ইত্যর্থঃ ; তাঃ কশ্চিদ্বিবোদ্ধুম্ অর্হতি, তচ স্বান্তুভবাং স্বান্তুভবং স্বকীয়ানুশীলনমহুমৃত্য যথা স্বান্তুভবস্তথা, ন তু সর্ব-থত্যর্থঃ । কথস্তুতাং ? অবিক্রিয়াৎ অভিলাষান্তরশূল্পাং । স কীদৃশোইনুভবঃ ? ইত্যপেক্ষায়ামাহ—অনন্তবোধ্যাত্মতয়া আঁচ্চেকজ্ঞেয়স্বরূপত্বেন অরূপতঃ রূপ্যতে ইতি রূপঃ অনিলুপ্যা-

দিত্যর্থঃ । ন চান্তথেতি—ন স্বান্তুভবব্যতিরেকেন চ, ন স্বান্তুভাতিরেকেন বিবোদ্ধমুহূর্তীত্যর্থঃ । এবং শ্রীভগবদগুণস্থাপি ব্রহ্মস্মরপত্রমভিপ্রেতম্ ॥ জী০ ৬ ॥

৬। শ্রীজীব-বৈৰোধী টীকানুবাদঃ এইরপে যদিগু ১৪/৩ শ্লোকে 'জ্ঞানের জন্য কিঞ্চিং মাত্র প্রয়াস না করে' ইত্যাদি কথায় জ্ঞান মাত্রেরই জন্মই যে অন্বেষণ অপ্রয়োজনীয়, তাই বলা হল, তথাপি এর কিছু বিশেষও আছে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—তথাপি ইতি দুই শ্লোকে অগ্নিশ্চ—কোনও কোনও অধিকারিতে যার গুণ প্রকাশিত হয় না, সেই অপ্রকাশিত গুণ ব্রহ্মের (মহিমা) বিবুদ্ধুং—বুদ্ধিতে প্রকাশ করতে অহুতি—'অহুতে' অর্থাৎ কোনও জন জ্ঞান-গোচর করতে সমর্থ হয়ে থাকেন । অনন্যবোধ্যাত্মতয়া—জীব অনুচিং, আর ঈশ্বর বিভুচিং—এই 'চিং' অংশে জীব ঈশ্বর অবেদ, এইরূপ অভেদ ভাবনা দ্বারা (ব্রহ্মের মহিমা জ্ঞান গোচর করতে সমর্থ হয়) । (শ্রীধর—এইরপে তাৰং সগুণ নিষ্ঠুর উভয়েরই জ্ঞান দৃঢ়ট এবং শ্রীহরিকথা শ্রবণাদি দ্বারাই শ্রীভগবৎ প্রাপ্তি হয়ে থাকে অন্ত প্রকারে হয় না—এইরূপ বলা হল ;—তথাপি গুণাত্মীয়ের জ্ঞান কথাঞ্চিং হয়ে থাকে । কিন্তু সগুণের হয় না—কারণ সগুণ আপনার গুণ অচিন্ত্য অনন্ত—এইরপে শ্লোকদ্বয়ে স্তব করা হচ্ছে—তথাপি ইতি । হে ভূমন্ত ! হে অপরিস্থিত ! অর্থাৎ হে অনন্ত ! অগুণ আপনার মহিমা অমলান্তরাত্মভিঃ—ভিতরে গুটিয়ে আনা নির্বল ইল্লিঙ্গ দ্বারা বিবোদ্ধমু—জ্ঞান-গোচরী হওয়ার জন্য যোগ্য হয় । অথবা, মহিমা বিবোদ্ধমু—আপনার মহিমা জ্ঞানে সম্মত হয় । অথবা আপনার মহিমা কেউ কেউ বুঝতে সমর্থ । কি করে ? স্বান্তুভবাং—আত্মাকারা অন্ত করণের সাক্ষাত্কার হেতু মহিমা জ্ঞান গোচর হয়—আচ্ছা অন্তকরণই সবিকার বন্ধুকেই বিষয় করে থাকে, তা হলে কি করে তার আত্মাকারতা বা ব্রহ্ম আকারতা হতে পারে, এরই উভয়ে, অবিক্রিয়াৎ ইতি—'বিক্রিয়া' বিশেষ আকার—এই বিশেষ আকার রহিততা হেতু অর্থাৎ ঘট পটাদি বিশেষ পরিত্যাগই আত্মাকারতা । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা আত্মা নির্বিশেষ, এই আত্মা যদি অন্তকরণ সাক্ষাত্কারের বা অন্তভুবের বিষয় হয়, আত্মার অন্তভুব প্রসঙ্গ আসে না কি ? এরই উভয়ে বলা হচ্ছে—অনুপত্তা—অরূপ হেতু অর্থাৎ রূপাদি বিষয় শূন্য হেতু আত্মা (বা ব্রহ্ম) অন্তকরণ সাক্ষাত্কারের বিষয় বা অন্তভুবের বিষয় হলে দোষাবহ হয় না । চিদাভাসের দ্বারা ঘটপটাদিরই জ্ঞান হতে পারে, আত্মার নয় । আত্মাকার চিন্তে আত্মা বা ব্রহ্মের সাক্ষাত্কার হবে কি করে ? অনন্যবোধ্যাত্মতয়া—অন্ত কারণ দ্বারা নয়, নিজে নিজেই প্রকাশিত হয়ে থাকেন বলে—তা হলেও ঘট পটাদি সম্বন্ধে যেমন বলা হয় ঘটপটাদি এইরূপ সেই রূপই ব্রহ্ম সম্বন্ধে বলা যাবে না—ইনি এইরূপ ।

অথবা, যদিগু বলা হল ভক্তি দ্বারাই শ্রীভগবানকে জানা যায়, তথাপি অনন্ত কল্যাণগুণ-মহোদধি আপনার সম্যক্ জ্ঞান হয় না ; কিন্তু আপনার কোন একটি গুণের মাহাত্ম্য-জ্ঞান কোনও জনের যৎকিঞ্চিংই হয়ে থাকে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—তথাপি ইতি । মহিমা গুণস্থূতে—সেই করণাদি লক্ষণ গুণ সমূহের একটিরও যে 'মহি' মহিমা তার 'মা' লক্ষণী অর্থাৎ সম্পদ, কচিং কেউর জ্ঞানের বিষয়ীভূত হয়ে থাকে, তাও স্বান্তুভাবাং—স্বকৌয় অনুশীলন অনুসারে ঘটটুকু নিজ অন্তভুব তত্ত্বটুকুই—সর্বথা নয় ।

কিরণ অনুভব হেতু ! অবিক্রিয়াৎ—অন্ত অভিলাষ শৃঙ্খ নিজ অনুভব হেতু । সেই অনুভব কি জাতীয় ? এর উভ্রে, অনন্যবোধ্যাত্মতয়া—আইন্দ্রিক জ্ঞেয় স্বরূপে অর্থাৎ ব্রহ্ম স্বরূপে অনুভব, অনুপতৎ—কারণ শ্রীভগবানের রূপ অনিনপনীয় । ন চান্ত্যথা—স্বানুভব ব্যতিরেকে জ্ঞান গোচরীভূত হয় না । এইরূপে শ্রীভগবানের গুণেরও ব্রহ্ম স্বরূপতা অভিপ্রেত ।—[এই পর্যন্ত টীকা] । (বিবৃতি—‘সর্বং খল্লিদং ব্রহ্ম’ ইত্যাদি শাস্ত্রবাক্যে জানা যায় । শ্রীভগবান্ জগতের সর্বত্রই সচিদানন্দ সন্তানুপে প্রকাশিত—জগতের সর্বত্র যে চৈতন্ত্রে অভিব্যক্তি, তাকে চিদাভাস বলে ।

এই চিদাভাস এবং ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে সংঘোগ বিশিষ্ট বিষয়াকার চিন্ত বৃত্তির সাহায্যেই ঘটপটাদি বিষয়ে জ্ঞান হয়—চক্ষুদ্বারে ঘটপটাদির সম্বন্ধে চিন্ত ঘটাদির আকার ধারণ করে ইহাকেই বলে চিন্তের বিষয় আকারতা, ইহাতেই ঘটপটাদির অজ্ঞানতা দূর হলেও জ্ঞান অমনি হয় না—ঘটাদির জ্ঞান হয় চিদাভাসের দ্বারা । ইন্দ্রিয়ের সহিত বিষয় সম্বন্ধ ছিন্ন হলে চিন্ত আস্তাকারতা লাভ করে । চিদাভাসের দ্বারা কিন্তু শ্রীভগবানের স্বগুণ নিষ্ঠ'ণ কোনও স্বরূপেরই জ্ঞান হয় না, শ্রীভগবানের স্বপ্রকাশ শক্তিতেই ‘আস্তাকার’ চিন্তে তিনি প্রকাশিত হন, কিন্তু এখানেও তার নিষ্ঠ'ণ স্বরূপের প্রকাশ সন্তুষ্টি—স্বগুণ স্বরূপের নয় । এশ্বর্য-মাধুর্য ময় সচিদানন্দ শ্রীভগবানের সবিশেষ শ্রীবিগ্রহ আস্তাকার চিন্তেও প্রকাশিত হয় না, তার নির্বিশেষ স্বরূপেরই প্রকাশ হয়ে থাকে ।—যেমন নির্বিশেষ তেজোমণ্ডল রূপেই আমাদের নয়নে সূর্য প্রকাশিত হয়—সবিশেষ রূপটি তার ধরা পড়ে না ।)

। শ্রীবলদেব—স্বানুভবাত্ম—নিজ কর্তৃক অনুভব হেতু-যথা নিজ অনুভব সেই রূপই উপলক্ষ্য হয় । সর্বথা নয় । কিন্তু অনুভব হেতু ? অনুপতৎ—শব্দ স্পর্শাদি বিষয় সংসর্গশূন্য অনুভব হেতু । অবিক্রিয়াৎ—‘বিক্রিয়া’ গুণ থেকে অন্ত বিষয়ে অভিলাষ—ইহার রাহিত্য হেতু । সেই অনুভবের রীতি বলা হচ্ছে—অনন্যবোধ্যাত্মতয়া—‘ন অন্ত্যঃ’ উপনিষৎ ভিন্ন অন্ত প্রমাণের দ্বারা বোধ্য নয় ‘আস্তা’ স্বরূপ যাঁর সেই ব্রহ্ম—অর্থাৎ অনন্যবোধ্য হওয়া হেতু আগের দ্বারা যেমন গন্ধ অনুভবের বিষয় হয় সেইরূপ উপনিষদের দ্বারাই সেই ব্রহ্মের গুণ অনুভব করা যায় ।] ॥ জৌ ০ ৬ ॥

৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ এবং যদ্যপি কেবলয়া প্রেমভক্ত্যের তব সাক্ষাদেতৎস্বরূপানুভবে ভবতি তথাপি কেবলজ্ঞানস্ত বিগীতত্ত্বান্তক্রিয়জ্ঞানমপি তব নির্বিশেষ ব্রহ্মস্বরূপানুভবে কারণং ভবতি কিন্তু “জ্ঞানঞ্চ ময়ি সংস্তসে”দিতি তদ্বক্তৃজ্ঞান সংস্তানস্তরমেবেত্যাহ— তথাপীতি । যদ্যপি কেবলা ভক্তির্ণস্ত্বান্তদপীত্যৰ্থঃ । হে ভূমন্, ভূঃপ্রাহৰ্ভাবস্তদ্যুক্তমধুরৈতদ্রপর্ভাবন্, অগ্নিস্ত প্রাকৃতগুণরহিতস্ত তব মহিমা মহাং বৃহত্বৰূপ একো ধর্মঃ “মদীয়ং মহিমানঞ্চ পরব্রহ্মেতি শব্দিতম্ । বেৎস্তুমুগ্নহীতং মে সংপ্রাণেবিবৃতং হৃদী”তি তদ্বক্তৃঃ “স। ব্রহ্মণি স্বমহিমগ্নপি নাথে”তি খ্রবোক্তেশ্চ মহিমশব্দেন প্রসিদ্ধং পরং ব্রহ্ম, বিবোক্তং স্বয়মেব বিবোধ্যে ভবিতুমহতি—পচ্যতে ওদনঃ স্বয়মেবেতিবৎ । কর্মণঃ কর্তৃত্বং যথা কুঠারঃ স্বয়মেব বৃক্ষং ছিন্নত্বীত্যত্র করণস্তু কর্তৃত্বং বিবক্ষিতম্ । কস্মান্নিমিত্তাং ? অমলৈঃ গুদ্বৈরন্তরাত্মভিঃ স্বানুভবাং স্বকর্ম্মকান্দনুভবাং । ন স্বানুভবঃ খল্লিদংকরণবৃত্তিঃ সাচ সুক্ষ্মদেহ বিকারময়ী নির্বিকারঃ ব্রহ্ম কথং বিষয়ী কুর্যাদিত্যতো বিশিনষ্টি—অবিক্রিয়াৎ

ন বিদ্যতে বিক্রিয়া ধিকারো যত্র তথাভূতাং বিকারো হি মায়াধম্মঃ সচ মায়োপরমে কৃতঃ স্নাদিতি লিঙ্গ-  
দেহাভাব এব বাঞ্ছিতঃ । নহু তদপি ব্রহ্মণোহিবিষয়হেনাভুভবিষয়জ্ঞানৌচিত্যাদিত্যতঃ পুনর্বিশিষ্টি, অনুপতঃ  
কুপং বিষয়স্তদিত্যাং বিষয়াকারত্বরহিতাং ব্রহ্মাকারাদিত্যৰ্থঃ । ব্রহ্মণো ব্রহ্মাকারাভুভবিষয়স্তং ন দোষ ইতি ।  
নন্দিতি কিং তদ্বাধে প্রকারান্তরঃ ? তত্রাহ—অনন্যবোধ্য আত্মা স্বরূপং যদ্য তত্ত্বাং নৈবাত্মথা স বিবোধ্যো  
ভবিতুমহৃত্তীত্যস্ত্রঃ । যথা বিষয়াকারাভুভব এব শব্দস্পর্শাদীন্বিষয়ীকরোতি ন ব্রহ্ম । তথেব ব্রহ্মাকারাভুভব  
এব ব্রহ্ম বিষয়ীকরোতি ন শব্দাদীন্বিত্যৰ্থঃ ॥ বি ০ ৬ ॥

৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাভুবানঃঃ এইরূপে যদিও কেবল প্রেমভক্তি দ্বারাই আপনার সাক্ষাং  
এই স্বরূপাভুভব হয় তথাপি (কেবল জ্ঞানের নিন্দা হেতু) ভক্তিমিশ্র জ্ঞানও আপনার নির্বিশেষ ব্রহ্মস্বরূপ  
অভুভবে কারণ হয় কিন্তু “জ্ঞানঞ্চময়ি সংগ্রহেন্দিতি” এইরূপ উক্তি থাকা হেতু জ্ঞান ত্যাগান্তেই হয়, এই  
আশয়ে বলা হচ্ছে, তথাপীতি । তথাপি—(সংশয়ে) যদি কেবলা ভক্তির অভাব হয়ে পড়ে, তথাপি হে ভূমন্তঃ—  
—‘ভূ’ প্রাহ্বর্ত্তা—হে প্রাহ্বর্ত্তব্যুক্ত অর্থাং হে ঘনুর রূপ প্রাহ্বর্ত্তবান্ব ! অগুণস্তু—প্রাকৃতগুণ রহিত  
আপনার মহিমা—‘মহত্ব’ বৃহত্ত্বরূপ অবিতীয় ধর্ম ।—“মহৎ আমার যে মহিমা অবিতীয় ধর্ম তাকে  
আমারই ব্যাপক নির্বিশেষ স্বরূপ বলে অভুভব করবে ।”—(শ্রীভা ০ ৮।২৪।৩৮) । এইরূপ শ্রীভগবানের উক্তি  
থাকা হেতু এবং ‘ব্রহ্মণি স্বমহিমণি’ এইরূপ গুরুর উক্তি থাকা হেতু ‘মহিমা’ শব্দে প্রদিক পরব্রহ্ম বিবুদ্ধঃ—  
—নিজে নিজেই জ্ঞানগোচর হওয়ার যোগ্য—এখানে কর্মে কর্তৃবাচ্য হয়েছে, যেমন ‘অন্ন নিজে নিজেই  
পাক হয়’—কাজেই অর্থ হবে, কেউ কেউ পরব্রহ্মকে শুন্দ চিন্তে গোচরীভূত করতে সমর্থ । ‘কুঠার নিজেই  
বৃক্ষ কাটে’ এখানে যেমন কুঠারের করণের কর্তৃত্ব সেইরূপই নির্বিশেষ পরব্রহ্মে কর্তৃবাচ্য প্রয়োগ, এখানে  
আসলে কর্তা হল, যার দ্বারা জ্ঞানগোচর হন সেই ব্যক্তি । কোন নিমিত্ত হেতু ? অমলান্তরাত্মভিঃ—শুন  
অন্তরাত্মা দ্বারা, স্বাভুভবাং—স্বকর্মক অভুভব হেতু । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা অভুভব হল, অন্তকরণবৃত্তি এবং এই  
বৃত্তি সুস্থাদেহ বিকারময়ী, ইহা নির্বিকার ব্রহ্মকে কি করে বিষয়ীভূত করতে পারে ? এরই উত্তরে বলা  
হচ্ছে, এখানে নির্বিকার অন্তকরণের কথাই বলা হয়েছে, তাই এর বিশেষণ দেওয়া হল অবিক্রিয়াৎ—  
নির্বিকার । বিকার হল মায়াধর্ম—মায়া চলে গেলে আর বিকার থাকে কি করে, এইরূপে সুস্থাদেহ রাহিত্য  
ব্যক্তিত হল । অতএব দেখা যাচ্ছে, নির্বিকার অন্তকরণেই নির্বিকার ব্রহ্ম বিষয়ীভূত হওয়ার কথা বলা হল,  
কাজেই দোষ আসছে না । তা হলেও ব্রহ্মের বিষয় রহিততা হেতু নির্বিকার চিন্তেও এর অভুভব বিষয়তা  
অভুচিত— এতে অনাত্মত প্রসঙ্গ এসে যেতে পারে না-কি ? এরই উত্তরে, অনুপতঃ—বিষয়-আকারতা  
রহিত অর্থাং ব্রহ্মাকার হেতু—অন্তকরণ ব্রহ্মাকার হওয়া হেতু সেই অন্তঃকরণে ব্রহ্ম গোচরীভূত হয় । এতে  
কোন দোষ হয় না । অন্ত কোনও প্রকারে কি ব্রহ্মকে জানা যায় ? এরই উত্তরে, অনন্যবোধ্য—অবিতীয়  
তত্ত্ব জ্ঞাপক আত্মা’ স্বরূপ যার সেই আত্মাকার বা ব্রহ্মাকার অন্তকরণের দ্বারা ব্রহ্ম গোচরীভূত হন—যথা  
বিষয়াকার অভুভবই শব্দ স্পর্শাদিকে বিষয়ীভূত করে, ব্রহ্মকে করে না, সেই রূপই ব্রহ্মাকার অভুভবই  
ব্রহ্মকে বিষয়ীভূত করে শব্দাদিকে করে না ॥ বি ০ ৬ ॥

৭। গুণাত্মনস্তেহপি গুণান্বিমাতুং হিতাবতীর্ণস্ত ক ঈশিরেহস্ত ।

কালেন যৈর্বা বিমিতাঃ সুকল্লেভু পাংশবঃ খে মিহিকা দ্যুভাসঃ ॥

৭। অন্ধঃ অন্ধ (জগতঃ) হিতাবতীর্ণস্ত গুণাত্মনঃ তে (তব) গুণান্বিমাতুং (গণরিতুং) কে ঈশিরে (সমর্থাঃ) যৈর্বা সুকল্লেঃ (নিপুঁগেঃ) কালেন ভূপাংশবঃ (ভূমি কণাঃ) মিহিকাঃ (হিমকণাঃ) দ্যুভাসঃ (নম্নত্বাদি) বিমিতাঃ (গণিতাঃ) [তৈ রপি তব গুণান্বিমাতুং ন শক্যতে ।]

৭। মূলাত্মবাদঃ হে দুজ্জেয় ! স্বরূপভূতা গুণে গুণী, জগৎ হিতার্থে অবতীর্ণ আপনার গুণের গণনা কে করতে সমর্থ ? অতি নিপুণ শ্রীসঙ্কর্ষণাদি কালে ধূলিকণা, হিমকণা ও সূর্যাদির কিরণ-পরমাত্ম গণনা করতে সমর্থ বটে, তথাপি সেই তাঁরাই আপনার গুণগান নিরন্তর করে গেলেও অন্ত পান নি ।

৭। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ গুণাত্মন ইতি তত্ত্ব পূর্বস্মিন্নর্থে পূর্বেৰাবতারিকা, উত্তৰ-স্মিংস্ত্বিয়ং যথা বিশেষতঃ স্বরূপবতীর্ণস্তাস্ত তব গুণানাং মাহাত্ম্যমিয়ত্বমপি ন কেনচিদিপি জ্ঞাতুং সমর্থঃ স্তাদিত্যপক্রমবৎ শ্রাকৃষ্ণ এবান্তরপ্রকরণস্তাপ্যর্থঃ পর্যবসায়যতি—গুণেতি ; যদ্বা, গুণানামাত্মানচেতয়িতুঃ পূর্ব-মবত্তারান্তরেজগত্যপ্রকটনেন প্রস্তুপানামিব গুণানামধুনা প্রকটনেন প্রবোধনাং, গুণান্বিকটত ইত্যর্থঃ । যদ্বা, গুণানামাত্মানঃ স্বরূপভূতা যশ্চেতি নিত্যমপ্রাকৃতত্বং চোক্তম্ ; তথা চ ব্রহ্মতর্কে—‘গুণেঃ স্বরূপভূতৈত্তেন্ত গুণ্যসৌ হরিনুচ্যতে । ন বিষেগৰ্চ মুক্তানাং কাপি ভিন্নো গুণো মতঃ ॥’ ইতি ; তথা চ শ্রীবিষ্ণুপুরাণে—‘স্বাদয়ে ন সন্তোষে যত্র চ প্রাকৃতা গুণাঃ । স গুন্ধঃ সর্বশুদ্ধেভ্যঃ পুমানাত্মঃ প্রসীদতু ॥ জ্ঞানশক্তিবলেশ্বর্য-বীর্যতেজাংস্তুশেষতঃ । ভগবচ্ছব্দবাচ্যানি বিনা হেয়েগুণাদিভিঃ ॥’ পাদ্মোন্তরখণে—‘যোহসৌ নিগুণ ইত্যক্তঃ শাস্ত্রে জগদীশ্বরঃ । প্রাকৃতেহেয়সংযুক্তেগুণেহেয়ত্বমুচ্যতে ॥’ ইতি ; একাদশে (১৩।৪০) চ—‘মাং ভজন্তি গুণাঃ সর্বে নিগুণং নিরপেক্ষকম্ । সুহৃদং সর্বভূতানাং সাম্যাসঙ্গাদয়োহিগুণাঃ ॥’ ইতি । ব্যাখ্যাতং তৈরেব —অগুণ গুণপরিণামা ন ভবন্তি, কিন্তু নিত্যা ইত্যর্থঃ । বিশেষেণ তাৰমাহাত্ম্যা ইয়ৎসংখ্যাৰন্তচেতি । মাতুং গণরিতুং কে ঈশিরে, অপি তু ন কোহপীত্যর্থঃ । তত্ত্ব কৈমুত্যম—অন্ধ জগতঃ সর্বেৰামেৰ জীবানাং হিতায়া-বতীর্ণস্ত, তদৰ্থং প্রকটিতগুণস্তাপি । অয়মর্থঃ—যদ্য জীবস্ত যেন যথা হিতং স্তাৎ, তথাসৌ গুণস্তদৰ্থং প্রকট-য়িতুমপেক্ষ্যতে । তত্ত্ব জীবানামানন্ত্যং, তত্ত্ব চ স্বভাবানামানন্ত্যং, তত্ত্বাপ্যবস্থাদিভেদেনানন্ত্যম্ ; অতস্তদৰ্থং গুণানামপ্যানন্ত্যং, তত্ত্ববিধিভেদেন পরমানন্ত্যং স্তাদেবেতি তদগণনা ন সন্তবেৎ, কিমুত কালদেশান্তপরি-চিহ্নে স্বলোকে বিহৃত ইতি । যৈবিমিতাস্তেহপি ন ঈশিরে ইতি পূর্বেণান্বরঃ । যদপি ভূপাংশাদীনামপি যথোন্তরং সূক্ষ্মতয়ানন্ত্যং, তথাপি শ্রীসঙ্কর্ষণাদিজ্ঞানেন তদগণনমপি সন্তাব্যতে, ব্রহ্মাণ্ডেন পরিচ্ছিন্নত্বাং অনন্ত-কোটি-ব্রহ্মাণ্ড-পরমাণু-প্রমাণাত্মায়-লোমকূপবিবর গবাক্ষস্ত মহাপুরুষস্তাপ্যংশিন্নস্তব তৎ কথং স্তাদিতি ভাবঃ । শ্লোকদয়েহিম্ন সগুণস্ত শ্রীকৃষ্ণস্ত্বেৰ মহিম্ন দুর্বেৰাধাৰ্তিশয়ো দৰ্শিতঃ, তস্মাদপ্যানেন কৃতবিবৃতাবস্থাপি দেববপুৰ ইত্যত্র নিগুণস্ত ব্রহ্মাণ্ডে নাসাবঙ্গীকৃতঃ । এতদৰয়ানুসারেণ বিৱাটপ্রস্তাৰস্ত স্বতো বহিভূত এবেতি, সোহপি নান্তঃ । তস্মাত্তেরপ্যস্তাপীত্যাদি-শ্লোকদ্বয় ব্যাখ্যাদ্যমিতি পূর্বপক্ষতয়া দৰ্শয়িত্বা শ্লোকদ্বয়ে অস্মি-ন্তুরপক্ষঃ কৃত ইতি নাসামঞ্জস্তং মন্তব্যম্ ॥ জী০ ৭ ॥

৭। শ্রীজীব বৈৰো তোষণী টীকান্তুবাদঃ প্রথমে উপক্রম কৰা হয়েছে ১৪।৫ শ্লোকে, একমাত্র শুন্দা প্রেমভক্তি দ্বারাই শ্রীকৃষ্ণের মধুর রূপ জানা যায়। এখানে সেই কথারই উপসংহার কৰা হচ্ছে, যদিও জানা যায়, তথাপি স্বয়মাবতীর্ণ আপনার অসংখ্য গুণের ইয়ত্বা কেউ করতে পারে না - গুণেতি। অথবা, গুণাত্মনঃ—গুণগণে 'আত্মনঃ'—চেতনদাতা আপনার পূর্বের অন্ত অবতারে জগতে অপ্রকাশ কৰা হেতু যেন প্রসুপ্ত এইরূপ গুণগণের অধুনা প্রকাশের দ্বারা প্রবোধন হেতু অর্থাৎ গুণগণের প্রকাশকারী আপনার। অথবা, গুণগণ 'আত্মন' স্বরূপভূতা যাঁর, অর্থাৎ স্বরূপভূতা গুণ গুণী আপনার—এইরূপে গুণের নিত্য অপ্রাকৃতত্ব বলা হল। ব্রহ্মতর্কে এইরূপ উক্ত আছে, যথা—“স্বরূপভূত গুণে গুণী ইনি হরি বলে কথিত হন। না-বিষ্ণুর, না-মুক্তগণের অন্ত কোনও প্রকার গুণ অর্থাৎ প্রাকৃত গুণ আছে, ইহা শাস্ত্র সম্মত নয়।” বিষ্ণুপূরাণে—“যে ভগবানে সম্বাদি প্রাকৃত গুণ নেই, যিনি সর্বশুন্দ হতেও শুন্দ সেই আদি পুরুষ শ্রীভগবান্ব আমার প্রতি প্রসন্ন হউন।” আরও, “শ্রীভগবানের জ্ঞান, শক্তি, বল, গ্রিষ্ম, বীর্য ও তেজ প্রভৃতি যে নিখিল গুণ আছে, তৎ সমস্তই ভগবৎ শব্দ বাচ্য—এর সহিত কোনও হেয় গুণের মিশ্রণ নেই।” পদ্মোদ্ধর খণ্ডে—“শাস্ত্রে যে জগদীশ্বরকে নিগুণ বলা হয়েছে, তার দ্বারা তাঁতে প্রাকৃত হেয় গুণের অভাবই সৃষ্টি হয়েছে।” আরও একাদশে ১৩।৪০ শ্লোকে—“নিগুণ অর্থাৎ অনিত্য প্রাকৃত গুণ সম্পর্কশূন্ত, মার্যাদা বস্তু নিরপেক্ষ, সর্বভক্তের হিতকারী ও সর্বভক্তের শ্রীত্যাপ্নদ আমাতে নিত্য অপ্রাকৃত গুণ সকল অবস্থিত থাকে।” স্বামিপাদ (১।১৩।৪০) শ্লোকের ব্যাখ্যাতেও বলেছেন—‘অগুণঃ’ গুণপরিগামরূপা নয় কিন্তু নিখিল নিত্য গুণ আমাকে সেবা করে। বিমাতুং—বি' বিশেষ ভাবে তাৰৎ মাহাত্ম্য ও এই পরিমাণ সংখ্যাবন্ত, এইরূপ ভাবে 'মাতুঃ' গণনা করতে ক উচ্চিরে—কে সমর্থ হয় ? কেউ হয় না। এ সমন্বে কৈমুক্তিক ত্যায় লাগান হচ্ছে, যথা—হিতাবতীর্ণস্ত—এই জগতের সকল জীবের মঙ্গলের জন্য অবতীর্ণ, সেই জন্মাই প্রকটিত গুণেরও যে গণনা করতে কেউ সমর্থ নয় সে আর বলবার কি আছে ? এর অর্থ—যে জীবের হে গুণ মঙ্গল হবে, সেই গুণের প্রকাশ করণের জন্য অপেক্ষমান শ্রীভগবান্ব। এই জগতে জীব অনন্ত, জগতে জীব স্বভাব অনন্ত, তার মধ্যেও আবার অবস্থাদি ভেদে স্বভাব অনন্ত—অতএব অনন্ত জীবের মঙ্গলের জন্য শ্রীভগবানের অনন্ত গুণের প্রয়োজন। সেই সেই বিবিধ ভেদের দ্বারা গুণ পরম অনন্তই হয়ে যাচ্ছে—তাই তার গণনা সম্ভব নয়। কালদেশাদিতে অবস্থা স্বলোকে বিহুণশীল তাঁর অনন্তগুণের গণনা যে কৰা যায় না, তা আরও বলবার কি আছে ? যৈ সুকলৈঃ—অতি নিপুণ সন্ধৰ্ষণাদি যাদের দ্বারা হিমকণাদি বিমিতা গণিতা হয়ে যায় তাঁরাও ন উচ্চিরে—আপনার গুণ গণনা করতে পারেন না—এইরূপ অস্বয় হবে। যদিও ধূলিকণাদি পর পর সূক্ষ্মতাহেতু অনন্ত, তথাপি শ্রীসন্ধৰ্ষণাদি জ্ঞানের প্রাচুর্যে তার গণনাও করে ফেলতে পারেন, ব্রহ্মাণ্ডের সীমার মধ্যে থাকা হেতু। গবাক্ষের ছিদ্র পথে ধূলিকণার গতায়াতের মতো যাঁর লোম-কূপ ছিদ্রপথে অনন্তকোটি ব্রহ্মাণ্ড পরমাত্মা গতায়াত করে সেই মহাপুরুষেরও অংশী আপনার গুণ কি করে গণনার মধ্যে আনা যেতে পারে ? এই শ্লোকদ্বয়ে (৬-৭) শ্রীকৃষ্ণের মহিমারই অতিশয় ছর্বোধ্যত্ব দেখান হল। অতএব ব্রহ্মার বর্ণিত 'অস্ত্রাপি দেব বপুষো' (১০।১৪।১২)—'অসংখ্য চতুর্ভুজ মুর্তি'র মধ্যে একটি

ବପୁରୁଷ' ବାକ୍ୟେର ମଧ୍ୟେ ନିଷ୍ଠାଗ ବ୍ରନ୍ଦାକେ ଅଙ୍ଗୀକାର କରା ହୟ ନି—ଏହି ବ୍ରନ୍ଦାକେ ପ୍ରସ୍ତାବ ତୋ ସତଃଇ ବହିଭ୍ରତ-ତାଓ ଆଦୃତ ନୟ ॥ ଜୀଂ ୭ ॥

୭ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ୱନାଥ ଟୀକା ॥ ଅପ୍ରାକୃତ କଲ୍ୟାଣଗୁଣମୟ ॥ ତଦେବ ଭଗବଂସ୍ରକୁପନ୍ତ ପ୍ରେମଭକ୍ତ୍ୟା ବିନା ବିଜ୍ଞାତୁଂ କେହିପି ମାୟାସିକ୍-ଭୌର୍ଣ୍ଣା ଅପି ବିଦ୍ଵାବନ୍ତୋହିପି ନ ଶକ୍ତିବନ୍ତି, ସଦି ମେ ଜଗଜ୍ଜନା ଅସ୍ମଦାଦୟଭ୍ରତଃ ପଶ୍ଚନ୍ତୋହିପି ନ ଜାନନ୍ତୀତି କିଂ ବନ୍ଦବ୍ୟଂ ତବ ମହାମଧୁରାନ୍ ଗୁଣାନପି ସଂଖ୍ୟାତୁମପି ନ ଶକ୍ତିବନ୍ତି ତମାଧୂର୍ଯ୍ୟାଭୁଭବାର୍ତ୍ତା ଦୂରେ ବର୍ତ୍ତତାମିତ୍ୟାହ—ଗୁଣ ଆଜ୍ଞାନଃ ସ୍ଵରୂପଭୂତା ଯନ୍ତ୍ରେ ଗୁଣାନଃ ନିତ୍ୟହମପ୍ରାକୃତଭ୍ରତଃ୍କମ । ତଥାଚ ବ୍ରନ୍ଦାକେ “ଗୁଣେଃ ସ୍ଵରୂପଭୂତୈଷ୍ଟ ଗୁଣ୍ୟମୌ ହରିରୀଶ୍ୱରଃ” ଇତି । ଅପିତ୍ରରେ ଗୁଣାନୁଷ୍ଠାତବ ଗୁଣାନ୍ ବିମାତୁଂ ଏତାବନ୍ତ ଇତି ଗଣ୍ୟିତୁଂ କେ ଈଶ୍ୱରେ ଶକ୍ତିବନ୍ତି ଅପିତୁ ନେବ । ଆମଭାବ ଆର୍ଥଃ । ଅନ୍ତ ବିଶ୍ୱସ୍ତ ହିତାଯ ସଂମାରରୋଗନିବୃତ୍ତରେ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣସ୍ତ, ବେତି ବିତର୍କେ । ସୈଃ ସୁକଲ୍ଲେରତିନିପୁଣେଃ ସନ୍କର୍ଣ୍ଣାଦିଭି ଭୂପରମାଣବୋହିପି ବିମିତା ଗଣିତା, ତତୋହିପ୍ୟାଧିକାଃ ଖେ ମିହିକା ହିମକଣା ଅପି ତଥା, ତତୋହିପ୍ୟାଧିକାହ୍ୟଭାସଃ ଦିବି ଶୂର୍ଯ୍ୟାଦୀନାଂ କିରଣପରମାଣବ ସ୍ତଥାପି ତେ ସନ୍କର୍ଣ୍ଣାଗ୍ରାହନ୍ ଅନ୍ତାପି ଗାୟନ୍ତୋ ଗାୟନ୍ତଃ ସୌମାନଃ ନୈବାପ୍ଲବନ୍ତୀତ୍ୟର୍ଥଃ । ସଦା, ଗୁଣେ ତ୍ରିଗୁଣମୟେ ଜଗତି ଆଜ୍ଞା ପାଲନାର୍ଥଃ ମନୋ ଯନ୍ତ୍ର ତଥା ଭୂତନ୍ତାପି ତବ ଗୁଣାନ୍ ବିମାତୁଂ ନ ଈଶ୍ୱରେ, କିଂ ପୁନଗୁଣାତୀତମହା-ଚମକାରି ଦ୍ୱାରା ଚୌର୍ଯ୍ୟାଦି କ୍ରୀଡ଼ାଭାବ ଇତି ॥ ବି ୭ ॥

୮ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ୱନାଥ ଟୀକାନୁବାଦ ॥ ଅପ୍ରାକୃତ କଲ୍ୟାଣଗୁଣମୟ ଆପନାର ଏହି ଭଗବଂସ୍ରକୁପ କିନ୍ତୁ ପ୍ରେମ-ଭକ୍ତି ବିନା ଜାନତେ କେଉଁ-ହି, ମାୟା ସିଦ୍ଧୁପାର ହୟେ ଆସା ଜନନ୍ତ, ବିଦ୍ଵାବନ୍ତୋ ଜନନ୍ତ ସମ୍ମା ହୟ ନା, ସଦି ଆମାର ଜଗଜ୍ଜନେରା ଆପନାକେ ଜାନତେ ସନ୍ତମ ନା ହୟ, ଆମରା ପ୍ରଭୃତି ଚକ୍ରଗୋଚର କରଲେଓ ନା ଜାନି, ତବେ ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ ଆପନାର ମହାମଧୁର ଗୁଣଗଣ୍ଡ ଗୁଣତେଣ କେଉଁ-ହି ସମର୍ଥ ହୟ ନା, ଆପନାର ମାଧୁର୍-ଅଭୁଭବେ କଥା ଦୂରେ ଥାକୁକ, ଏହି ଆଶ୍ୟେ ବଲା ହଚେଛ, ଗୁଣାନ୍ତନଃ—ଗୁଣ ସମ୍ମହ ‘ଆଜ୍ଞାନଃ’—ସ୍ଵରୂପଭୂତା ଯାର, ଏହିରପେ ଗୁଣ ସମୂହେର ନିତ୍ୟତ୍ ଓ ଅପ୍ରାକୃତତ୍ ବଲା ହଲ,—ବ୍ରନ୍ଦାକେରେ ଆଛେ—“ସ୍ଵରୂପଭୂତ ଗୁଣେ ଗୁଣୀ ଇନି ହରି ଈଶ୍ୱର ।” ଅପି—‘ତୁ’ ଅର୍ଥେ—‘ଗୁଣାନ୍ତନଃ ତୁ’ ଅର୍ଥାଂ ଆପନାର ସ୍ଵରୂପଭୂତା ଗୁଣ ସମ୍ମହ ବିମାତୁମ—‘ଏତ ସଂଖ୍ୟା’ ଏହିରପ ଗଣନା କରତେ କେ ଈଶ୍ୱର—ସମର୍ଥ ହବେ ? କେଉଁ ସମର୍ଥ ନୟ । ହିତାବତୀର୍ଣ୍ଣ—ଏହି ଜଗତେର ହିତେର ଜନ୍ମ ଅର୍ଥାଂ ସଂମାରରୋଗ ନିବୃତ୍ତିର ଜନ୍ମ ଅବତୀର୍ଣ୍ଣ ଆପନାର ବା—ବିତର୍କେ—ଅତି ନିପୁଣ ସନ୍କର୍ଣ୍ଣାଦି ଧୂଲି କଣାଓ ବିମିତା—ଗଣନା କରତେ ସମର୍ଥ ହୟ, ତାର ଥେକେଓ ଅଧିକ ମିହିକା—ହିମକଣାଓ, ତଥା ତାର ଥେକେ ଅଧିକ ହ୍ୟଭାସଃ—ଶୂର୍ଯ୍ୟାଦିର କିରଣ ପରମାନ୍ତ ଗଣନା କରତେ ସମର୍ଥ ହୟ, ତଥାପି ସେଇ ସନ୍କର୍ଣ୍ଣାଦି ତାର ଗୁଣଗାନ ଅନ୍ତାପି ନିରନ୍ତର କରେ ଯାଚେହନ କିନ୍ତୁ ଅନ୍ତ ପାନ ନି ।—“ମହାସ୍ତ୍ର ବଦନେ କରେ କୃଷ୍ଣଗୁଣାନ । ନିରବଧି ଗୁଣଗାନ, ଅନ୍ତ ନାହି ପାନ ।—(ଚେଃ ଚଃ ଆଦି ୫୧୨୧) । ଅର୍ଥବା ଗୁଣାନ୍ତନଃ—‘ଗୁଣେ’ ତ୍ରିଗୁଣମୟ ଜଗତେ ‘ଆଜ୍ଞା’ ପାଲନାର୍ଥ ମନ ଯାର ତଥାଭୂତ ଆପନାର—ଅର୍ଥାଂ ଜଗଂପାଲନ ଲୀଲାଯ ନିଯୁକ୍ତ ଆପନାର ଗୁଣ ସମୂହଟି ଗଣନା କରତେ ସମର୍ଥ ହୟ ନା ତୋ ଗୁଣାତୀତ ମହାଚମକାରୀ ଦ୍ୱାରା ଚୌର୍ଯ୍ୟାଦି ଲୀଲାଯ ମଗ୍ନ ଆପନାର ଗୁଣ ସେ ଗଣନା କରତେ ସମର୍ଥ ହୟ ନା, ସେ ଆର ବଲବାର କି ଆଛେ ॥ ବି ୭ ॥

୮ । ତତ୍ତ୍ଵକ୍ଷମ୍ପାଂ ସୁମିଳମାଣେ ଭୁଣ୍ଣନ ଏବାଗ୍ରହତଃ ବିପାକ୍ୟ ।  
ହରାଗ୍ରବ୍ରତିରିଦଧନମଣ୍ଡେ ଜୀବେତ ଘୋ ଘୁଞ୍ଜିପଦେ ମ ଦାଯିଭାକ୍ ॥

୮ । ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟଃ ତେ (ତ୍ୟାଏ) ତେ (ତବ) ଅନୁକର୍ମପାଇଁ ସୁସମ୍ବିକ୍ଷମାଣଃ (ସଦା ମନ୍ତ୍ରମାନଃ) ସଂ ଆତ୍ମକୁତ୍ୱଃ ବିପାକଃ ଭୁଲ୍ଲାନଃ ଏବ ହାଦ୍ରବାଗ୍ୟପୁଣିଃ ତେ ନମଃ ବିଦ୍ଧନ୍ସଃ ମୁକ୍ତିପଦେ ଦାୟଭାକ୍ (ଅଧିକାରୀ) ।

৮। মূলানুবাদঃ [যে ভক্তিতে আপনাকে পাওয়া যায় বলা হল, সেই ভক্তি যাজনের পদ্ধতি  
বলা হচ্ছে ।]

অতএব যে ব্যক্তি আপনার করুণার জন্য অপেক্ষমান হয়ে নিজকৃত কর্মফল সুখ-হৃৎ অনামন্ত্রিত ভাবে ভোগ করতে করতে কায়-বাক্য-মনে আপনার শ্রীচরণে প্রণত হয়ে থাকে, সেই জন সংসার-মুক্তি ও শ্রীভগবৎচরণ প্রাপ্তির অধিকারী হয়ে থাকেন ।

৮। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ তত্ত্ব ইতি। এব শব্দো যথাপেক্ষ্যানগ্রেহপ্যহুবৰ্তনীয়ঃ। আত্মনা কৃতমজ্জিতমিত্যবশ্য-ভোগ্যতোক্তা। অতস্তত্ত্ব সুখসংবাদিকমমত্যমান ইত্যর্থঃ। বিপাকং বিবিধ-কস্তু-  
ফলম, 'পুরেহ ভূমন' ইত্যাদি-রীতা। তদ্বিধিকথয়াভিরচিত্তীকৃতায়তে তুভ্যং হস্তান্তপুর্ভিন্নমো বিদিধিদিতি তত্ত্ব-  
ত্বাসন্তিৎ কুর্বন্তি ভাবঃ। উপলক্ষ্যগঁথৈতদৈত্যাত্মকস্য ভক্তান্তরস্য। মুক্তিনামকং পদং চরণারবিন্দম্। 'বেনাপ-  
বর্ণাখ্যমদভবুদ্বিঃ', 'ভেজে খগেন্দ্রবজপাদমূলম্' ইতি প্রথমে (১৮। ১৬); যদ্বা, 'অত্র সর্গো বিসর্গশ' (শ্রীভা-  
বীৰ্যাদুৰ্বুদ্বিঃ) ইত্যাদৌ নবমপদার্থকুপায়া মুক্তেরপি পদে আশ্রয়ে দশমপদার্থকুপে। 'দশমে দশমং লক্ষ্যম্'  
(শ্রীভাৰতী ১০। ১। ১। ১। ১) ইত্যাদিনিন্দাতে অৱি স দায়ভাগ ভবতি আত্মবন্ধন ইব হমেব তস্ত দায়হেন বৰ্তনে।  
অতো বৰাক্যা মুক্তের্বা কা বার্তা ইত্যর্থঃ। অত্র তদ্বাখ্যায়াং নান্যদিতি বুদ্ধিপৌরুষবাদিকং নিষিদ্ধং, তদ্বিনাপি  
জীবতঃ পুত্রস্য দায়প্রাপ্তেঃ, অত্রাপি জীবতঃ ভক্তিমার্গস্থিতত্বং ভেৱং, 'দৃতয় ইব শ্বসন্তি' (শ্রীভাৰতী ১০। ৮। ৭। ১। ৭)  
ইত্যাদ্যক্তেঃ। জী০ ৮।

পুরাণ লক্ষণের মধ্যে নবমপদার্থকৃপ মুক্তিরও পদে—আশ্রয়ে দশমপদার্থকৃপে অর্থাৎ শ্রীভগবানে। শ্রীভাগ-বত দশমে কৃষ্ণই দশম পদার্থ—আপনাতে সেইজন দায়ভাগী হন অর্থাৎ ভাইয়ে ভাইয়ে ভাগভাগির মতো আপনিই সেই জনের দায় অর্থাৎ উত্তরাধিকারী স্বত্বে প্রাপ্তি সম্পত্তিরূপে বর্তমান থাকেন। অতএব তুচ্ছ মুক্তির কথা উঠতেই পারে না ॥ জী০ ৮ ॥

৮। **শ্রীবিশ্বনাথ-টীকা**ঃ তদেবত্তৎ সর্বসাধনং পরিত্যজ্য ভক্তিমেব কুর্বাংস্ত্বাং লভতে ইতি প্রকরণার্থে ইবগতস্তু কীৰ্ত্তিঃ সন্ত কুর্যাদিত্যপেক্ষায়ামাহত্তে ইতি। যস্মাদেবং তত্ত্বাদাত্মকৃতং বিপাকং “ধর্মস্ত আপবর্গস্ত নার্থোহর্থায়োপকল্পতে” ইত্যত্র প্রতিপাদিতং ভক্তেরপ্যনন্তু সংহিতফলং স্মৃতি দুঃখক ভুঝান এব তৎ তবাহুকম্পাং স্মৃতুসম্যগীক্ষমাণঃ সময়ে প্রাপ্তং স্মৃতং দুঃখক ভগবদভুকম্পাফলমেবেদমিতি জানন्। পিতা যথা স্বপুত্রং সময়ে সময়ে দুঃখং নিষ্পরমকৃপারে পারায়তি আঁশ্চিন্ত্য চুম্বতি পানিতলেন প্রহরতিচেত্যেব মম হিতাহিতং পুত্রস্ত পিতেব গৎপ্রভুরেব জানাতি নন্তহং যদি হন্তত্তে নাতি কালকর্মাদীনাং কেষাম্প্যধিকার ইতি। স এব কৃপয়া স্মৃত-দুঃখে ভোজয়তি চ। স্বং সেবয়তি চেতি বিন্দু । “যথা চরেবালহিতং পিতা স্বয়ং তথা অমেবার্হসি নঃ সমীহিত” মিতি পৃথুরিব প্রত্যহং ভগবন্তং বিজ্ঞাপয়ন্ত হন্দাদিভিন্মস্কুর্বন্ত নাতীব ক্লিশ্যন্ত যো জীবেত স মুক্তিশ্চ পদং তয়োদ্বৈল্বক্য তস্মিন্সংসারমুক্তে হচ্চরণ-সেবায়াপ্তেত্যানুষঙ্গিকমুখ্যফলযো দায়ভাগ ভবতি, যথা পুত্রস্ত দায়প্রাপ্তো জীবনমেব কারণং তথা ভক্তস্ত জীবনং তচ্ছেহ ভক্তিমার্গে স্থিতিরেব “দৃতয় ইব শ্বসন্ত্যস্তুভূতৌ যদি তেইনুবিধা” ইত্যাহ্যত্বেরিতি ভাবঃ ॥ বি ০৮

৮। **শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদ**ঃ স্তুতরাং এইরূপে সর্বসাধন পরিত্যাগ করে ভক্তিই ঘাজন করতে করতে আপনাকে লাভ করা বাধা—এই প্রকরণের অর্থ যে এইরূপ তা জানা গেল—এখানে আরও জিজ্ঞাস্য কিরূপ হয়ে ভক্তি ঘাজন করা উচিত, এরই উন্তরে বলা হচ্ছে—তত্ত্বে ইতি। ‘ধর্মস্ত আপবর্গস্ত’ ইত্যাদি—(শ্রীভা০ ১।২।৯) খোকে প্রতিপাদিত ভক্তিরও নির্ধারিত ফল স্মৃত আৰ তদপরাধ ফল দুঃখ ভোগ করতে করতে, যথা সময়ে প্রাপ্ত এই স্মৃত দুঃখ শ্রীভগবানের অনুকম্পার ফল, এইরূপ জেনে, পিতা যেমন পুত্রকে সময়ে সময়ে দুঃখ নিষ্পরম স্নেহবশেই পান করান, কোলে নিয়ে চুমু খান আবার চপেটাঘাত করেন, সেইরূপ আমার হিতাহিত আমার প্রভুই জানেন—আমি কিছুই জানি না—ভক্ত আমার উপর কাল কর্মাদির কোনও অধিকার নেই—আমার মঙ্গলের জন্মই তিনি কখনও স্মৃত কখনও দুঃখ ভোগ করান নিজের সেবা করিয়ে নেন—এইরূপ বিচার করত, “পিতা যেমন স্বয়ং বালকের শিক্ষাচরণ করে থাকেন সেইরূপ আপনিও আমার মঙ্গলার্থে যত্পরায়ণ হউন”—(ভা০ ৪।২।৩।১) পৃথুর মতো এইরূপ প্রার্থনা করত কায়মনোবাকে শ্রীভগবৎচরণে প্রণতঃ হয়ে যে ব্যক্তি জীবন ধারণ করেন, তপস্তাদি ক্লেশ স্বীকারে থান না, তিনি মুক্তিপদে—‘মুক্তি’ এবং ‘পদ’ এই দুই শব্দ দলে সমাসবদ্ধ হয়ে ‘মুক্তিপদ’ নিষ্পন্ন অর্থাৎ সংসার মুক্তিতে এবং শ্রীভগবৎচরণ সেবায়ে, এইরূপে আনুষঙ্গিক এবং মুখ্য ফলদ্বয়ের দায়ভাকৃ—দায়ভাক হয়ে থাকেন অর্থাৎ যথা পুত্রের পিতার সম্পত্তি প্রাপ্তিতে জীবনই কারণ অর্থাৎ পিতার সেবাপর হয়ে বেঁচে থাকাই কারণ—তথা এই ফলদ্বয়ের প্রাপ্তিতে ভক্তের জীবনই কারণ—এই জীবনও ভক্তিমার্গে স্থিতি রূপ জীবন, অন্ত নয়। শ্রীভগ-

৯। পশ্চেশ মেহনার্য্যমনন্ত আগে পরাঞ্জনি ত্বয়পি মায়িমায়িনি ।  
মায়াং বিত্তেক্ষিতুমাঞ্চবৈভবং হহং কিয়ানেচ্ছমিবাচ্চিরগ্নো ॥

৯। অন্যঃ [হে] ঈশ, (প্রভো) মে অনার্যং পশ্চ, অগ্নো অর্চিঃ (স্ফুলিঙ্গঃ) ইব কিয়ান् অহং  
হি অনন্তে আগে পরাঞ্জনি মায়ামায়িনি (মায়িনাম্ অপি বিমোহকে) ত্বয়ি (ভগবতি) অপি মায়াং বিত্ত্য  
আত্মবৈভবং (নিজশ্রদ্ধাং) ঈক্ষিতুং (দ্রষ্টং) গ্রিচ্ছম্ ।

৯। শুলানুবাদঃ ব্রহ্মা স্বকৃত কর্মের জন্য অনুত্তাপের সহিত বলছেন—হে ভগবন् ! আমার  
দুর্জনতা মৃচ্ছা দেখুন-না একবার—অসীম গ্রন্থশালী, আত্মারও আত্মা, মায়াবিদিগেরও মায়াবী পিতা  
আপনাতে মায়া বিস্তার করত আপনার মঞ্চুমহিমা দেখতে ইচ্ছা করেছিলাম—আহো আপনার কাছে আমি  
তো একটা তুচ্ছ—এ যেন অগ্নি স্ফুলিঙ্গের ইচ্ছা, মহা অগ্নি থেকে উদ্ভূত হয়ে তাকেই দণ্ড করা ।

বামের সেবাপর হয়ে বেঁচে থাকাই কারণ । “জীব যদি আপনার প্রতি ভক্ষ্যুন্ত হয়ে বাঁচে তবেই সার্থক  
বাঁচা নতুবা কামারের ভদ্রার মতো শুধু মাত্র বায়ু গ্রহণ-ত্যাগ সার ।”—(শ্রীভা০ ১০।৮৭।১৭) । বি০ ৮ ॥

৯। শ্রীজীব-বৈৰোণে তোষণী টীকাৎঃ তত্ত্ব জ্ঞানস্তাপ্রয়োজকত্বে স্বরূপের দৃষ্টান্তাকুর্বন্ত তত্ত্বে  
স্বাপরাধমপি ক্ষমাপয়িতুমপক্রমতে—পশ্চেতি । আর্যাঃ সুজনস্তস্ত ভাবঃ আর্যং, তত্ত্ব বিজ্ঞহমপি ক্রোড়ী-  
করোতি, অতস্তদ্বিপরীতং দৌর্জন্যং মৃচ্ছাং চানার্যং পশ্চেতি তস্ত প্রাকট্যাদিকং বোধিতম্ । তত্ত্ব ঈশে স্বপ্রভো,  
তত্ত্ব চাগে পিতরি ত্বয়পি দৌর্জন্যম্, অনন্তে অপরিচ্ছিন্মহিম্বি পরাঞ্জনি আত্মনোইপ্যাত্মনীতি মৃচ্ছাং তত্তদ-  
জ্ঞানহেইপি মায়িমায়িনি মায়াং বিত্তেতি পরমমৃচ্ছাম্ ; কিং তৎ আত্মনস্তব বৈভবং মাহাত্ম্যাক্ষুণ্যেচ্ছং,  
যৎ দ্রষ্টং মঞ্চুমহিমাদপীত্যভেদঃ । হি নিশ্চয়ে ; নহু মম মাহাত্ম্যং দ্রষ্টং চেত্তি কো দোষঃ ? তত্ত্বাহ—  
তন্মাহাত্ম্যং দ্রষ্টং, তত্ত্বাপি মায়াং বিত্ত্য দ্রষ্টং, কিয়ান্ কো বরাকোইহমিত্যর্থঃ । কিয়ন্তে দৃষ্টান্তঃ—অগ্নে  
অর্চিরিবেতি । যদ্বা, আত্মনঃ স্বস্ত বৈভবং দ্রষ্টুমিতি দৈন্যেন পূর্বার্থমাচ্ছাত্প প্রোক্তম্ ॥ জী০ ৯ ॥

৯। শ্রীজীব-বৈৰোণে তোষণী টীকানুবাদঃ শ্রীভগবানের মহিমা জানা সম্বন্ধে জ্ঞানের অকার্য-  
কারিতা বিষয়ে নিজেকেই দৃষ্টান্তরূপে উল্লেখ করত এবং সেই স্থানেই নিজের অপরাধও ক্ষমা করিয়ে  
নেওয়ার জন্য ব্রহ্মা নিবেদন করতে আরম্ভ করছেন—পশ্চেতি । অনার্যং ‘আর্যং’ সুজনের ভাবকে বলে  
'আর্যং'—বিজ্ঞতার ভাবটি ও এই 'আর্যং' পদের মধ্যে অন্তভু'ত্ত । অত এব ইহার বিপরীত ভাব হল দুর্জনতা  
ও মৃচ্ছা । অনার্যং পশ্চ ইতি—দেখ দেখ আমার অনার্য, এই বাক্যে তার অনার্য ভাবের বহিপ্রকাশ  
বুঝানো হল । সেখানে ঈশে—নিজ প্রভুতে, আগে—পিতাতে—যিনি প্রভু এবং পিতা তাতেও 'দুর্জনতা' ।  
অনন্তে—অপরিমিত মহিমাময় এবং পরমাঞ্জনি—আত্মার আত্মা যিনি তাঁর সহিত দুর্জনতা প্রকাশ  
মৃচ্ছার পরিচয় । তার এই মহিমা এবং পরমেশ্বরতা সম্বন্ধে অজ্ঞানতা থাকলেও মায়ারও মায়াস্বরূপ যিনি  
তাঁর উপর মায়া বিস্তার করতে যাওয়া পরম মৃচ্ছা—সেই পরম মৃচ্ছা কি ? আত্মনঃ—তব বৈভবং  
—মাহাত্ম্য দেখতে ইচ্ছুক হওয়া, “আরও অন্য মঞ্চুমহিমা দেখার ইচ্ছায়”—(শ্রীভা০ ১০।১৩।১৫), এইরূপ

১০। অতঃ ক্ষমস্বাচ্যত মে রজোভুবো হজানতস্তৎপৃথগীশমানিনঃ ।

অজাবলেপান্ধতমোহন্ধচক্ষুষ এষোহনুকম্প্যা ময়ি নাথবানিতি ॥

১০। অন্বয়ঃ [হে] অচ্যুতঃ অতঃ রজোভুবঃ (রজোগুণসন্তুতস্ত) অজানতঃ স্বপৃথগীশমানিনঃ (ভবতঃ পৃথক্ অহং ঈশ্বরঃ অভিমানিনঃ) অজাবলেপান্ধতমোহন্ধ চক্ষুষঃ (মায়়া গাত্রভয়োরূপেণ অন্ধীভূত নেত্রস্ত) মে (মম) ময়ি নাথবান্ন এষঃ (ব্রহ্মা) ইতি অনুকম্প্য ক্ষমস্ব ।

১০। মূলানুবাদঃ অতএব হে অচ্যুত ! আপনি অতি মহৎ আর আমি অতি তুচ্ছ, রজোগুণ জাত, অজ্ঞ, পৃথক্ ঈশ্বর বলে অভিমানযুক্ত শ্রীভগবানের পুত্র বলে অহঙ্কার-ঘনান্ধকারে নষ্টদৃষ্টি আমার অপরাধ ক্ষমা করুন—এই মনে করে, ব্রহ্মা আমার দাস অতএব অনুকম্প্যা যোগ্য ।

কথার পরিপ্রেক্ষিতেই অর্থ এইরূপ করা হল উপরে । হি—নিশ্চয়ে । আচ্ছা, শ্রীকৃষ্ণ যেন বলছেন, আমার মাহাত্ম্য দর্শনের যদি ইচ্ছাই হয়ে থাকে, তাতে কি দোষ ? এরই উত্তরে—আপনার মঙ্গুমহিমা দেখবার জন্য—তাও আবার আমার মায়া বিস্তার মাধ্যমে অর্থাৎ আমার মায়াজাল ভেদ করার জন্য আপনি কি মনো-হর মহিমা প্রকাশ করেন, তা দেখার জন্য—কিয়ানু—আমি. এক তুচ্ছ জন, আমার পক্ষে ইহা দোষেরই হয়েছে । ‘কিয়ানু’ এ সম্বন্ধে দৃষ্টান্ত, এযেন অগ্নির স্ফুলিঙ্গ হয়ে অগ্নিকে দক্ষ করতে যাওয়া । অথবা আত্মনঃ—আমার নিজের বৈভবের দৌড় দেখবার জন্য—এখানে দৈন্যে পূর্বার্থ আচ্ছাদন করে অর্থ করা হল ॥ জী০ ৯ ॥

৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ অহস্ত ভক্তিলেশমপি ন কুর্বে প্রত্যত্তাপরাধপুঞ্জমেবেতি সাহুতাপমাহ—পশ্যেতি । হে ঈশ, মে অনার্যং আর্যঃ স্বজনো বিভক্ষণ তস্য ভাব আর্যং তদ্বিপরীতমনার্যং দোজ়’ন্যং মৌচ্যক্ষণ পশ্যেত্যবধায় সমুচিতং দণ্ডং ক্ষমাং বা কুরুস্বাগ্নথা মাদৃশানাং দৌর্জন্যমৌচ্যে এব বর্দিষ্যেতে ইতি ভাবঃ । কিং তদৌর্জন্যং মৌচ্যপ্রত্যেক্ত্যত আহ—আগে স্বকারণস্থাং পিতরি তত্ত্বাপি ত্বয়ি স্বর্ণেন সহচরৈঃ সহ ভুঞ্জান এবেতি দোজ়’ন্যম । অনন্তেহপরিচ্ছিল্লেশ্বর্যে পরাত্মনি আত্মনোহিপ্যাত্মনীতি মৃচ্যত্বম । মায়িমায়িনীতি পরমমৃচ্যত্বম । এবস্তুতেহপি ত্বয়ি মায়াঃ প্রসার্য আচ্যুত্যৰ্থ্য মৌক্ষিকুমহমেচ্ছঃ হি অহো অহং ত্বয়ি কিয়ানু কিম্পরিমাণকঃ অচিজ্ঞালা যথা মহাগ্নেরভূত তমেব দক্ষুমিচ্ছে ॥ বি০ ৯ ॥

৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আমি তো ভক্তিলেশও যাজন করি নি, প্রত্যত্ত অপরাধ পুঞ্জই সংশয় করেছি, এইরূপে অহুতাপের সহিত বলছেন—পশ্যেতি । হে ঈশ ! আমার অনার্যং—স্বজন ও বিভেত্র ভাব হল ‘আর্যং’, এর বিপরিত ভাব হল ‘অনার্যং’ দুজ্জন্তা এবং মৃচ্যতা । পত্র—এই পদে মনোযোগ আকর্ষণ করে বলা হচ্ছে—সমুচিত দণ্ড বা ক্ষমা বিধান করুন, অন্তথা মাদৃশ জনদের দুজ্জন্তা ও মৃচ্যতা বেড়েই চলবে, এরূপ ভাব : সেই দুজ্জন্তা ও মৃচ্যতা কি ? এরই উত্তরে বলা হচ্ছে । আগে—আপনি কারণ হওয়া হেতু আপনি আমার পিতা, এই পিতাতে দুজ্জন্তা—এর মধ্যেও আবার স্বর্ণে সহচরগণের সহিত

বখন বন ভোজনে রত—এইরূপে হজ'নতা প্রকাশ পেল ; অনন্তে—অপরিসীম ঐশ্বর্যে, পরাঞ্জনি—আভ্যাস ও আভ্যাস যিনি সেই তাতে—এইরূপে মৃত্যু প্রকাশ পেল । মায়াবিদ্বিগ্রেও মায়াবী যিনি সেই তাতে, এইরূপে পরম মৃত্যু প্রকাশ পেল । এইরূপ আপনাতে মায়া বিস্তার করে সর্বাভ্যাস আপনার ঐশ্বর্য দেখবার জন্য অভিলাষ করেছিলাম ; অহো, আপনার নিকট আমি কতটুকুই-বা অর্থাৎ অতি তুচ্ছ,—এ যেন অগ্নি শিখার মহা অগ্নি থেকে উদ্ভূত হয়ে তাকেই দন্ত করতে ইচ্ছুক হওয়া ॥ বি০ ৯ ॥

১০। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎঃ অত ইত্যন্ত টীকায়ঃ প্রভুত্বেনেতি প্রভুম্ভুত্বেনেত্যৰ্থঃ । যদ্বা, অতো মমাপ্যতিতুচ্ছস্বাত্ম তবাতিমহত্বাচ ক্ষমস্ব । অতিতুচ্ছস্বেব দর্শয়তি—রঞ্জেভুব ইত্যাদিভিঃ । অজ্ঞানত ইতি তমোংশশ্চ ব্যঞ্জিতঃ । পশ্চতামপি মচক্ষুষাঞ্চ তাভ্যামেব সগর্বিষমাঙ্গ্যাঞ্চ জাতমিত্যাহ—অজ্ঞেতি । হি প্রসিদ্ধৌ । তমপি জানাসীতি ভাবঃ । হে অচুতেতি স্বমেবাচ্যুতনামা, অতঃ ‘সকৃদেব প্রপন্নো ষঃ’ ইত্যাদি-রূপত্বাদপি তবাচ্যুতির্দৈগ্যেব ; অস্মাকঞ্চ তন্মাত্মানহস্তাদেব তাদৃশাচ্যুতিরপি ন সন্তুষ্টীতি ভাবঃ । এযোইহমহুকম্প্যঃ, কথঃ নাথবানিতি দাস ইত্যেবম্ । নহু পরমেষ্ঠিনস্তব দাসঃ কিমৰ্থম্ ? তত্রাহ—ময়ীতি । ভগবতি নিমিত্তে মদেকপ্রাপ্যৰ্থমিতি ॥ জী০ ১০ ॥

১০। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকান্তুবাদঃ [ শ্রীধর স্বামিপাদের টীকা—অন্তত ‘প্রভুরূপে’ বর্তমান থাকলেও এই ব্রহ্মা আমারই দাস আমারই অনুকম্প্য মনে করে ক্ষমা করুন । এখানে এই ‘প্রভুরূপে’ বাক্যের অর্থ হবে নিজেকে নিজেই প্রভুরূপে মনে করে । অথবা, অতএব আমি নিজে নিজেই প্রভু হয়ে বসলেও আমার স্বরূপ অতি তুচ্ছ বলে এবং আপনার স্বরূপ অতি মহৎ বলে ক্ষমা করুন । ব্রহ্মা নিজের তুচ্ছতাও দেখাচ্ছেন—‘রঞ্জেণ থেকে আমার জন্ম’ ইত্যাদি বাক্যে । অজ্ঞানত ইতি ‘অজ্ঞান আমার’ এই বাক্যে ব্যঞ্জিত হল, ব্রহ্মার ভিতরে ‘তমোংশ’ অংশও আছে । দৃষ্টিশক্তি থাকলেও আমার অষ্টনয়নেরও রঞ্জেন্মো গুণের দ্বারাই সগর্বত্বাব ও অন্ততা জাত হয়েছে, এই আশয়ে—অজ্ঞেতি । হি—প্রসিদ্ধিক্রিয়ে—আপনিও জানেন, এইরূপ ভাব । হে অচুত ইতি—এই যে সম্মুখে দেখছি, এই আগনারই নাম অচুত—“অতএব একবারও যে আমার শরণ নেয়, তাকে আমি রক্ষা করে থাকি” এইরূপ আপনার নিয়ম থাকা হেতুও এই নিয়ম থেকে আপনার চুত্য না হওয়া যোগ্যই বটে । আরও, আপনি স্বাভাবিক ভাবেই পূজ্য স্বরূপ হওয়া হেতুই আমাদেরও তাদৃশ পতনও সন্তুষ্ট নয়, এইরূপ ভাব । এযো—গামি ব্রহ্মা আপনার অনুকম্প্যার পাত্র—কেন ? নাথবান্ন—আমি যে আপনার ভূত্য, সেই জন্য । আচ্ছা পরমেষ্ঠি, আপনার দাস্তের কি প্রয়োজন ? এরই উত্তরে বলা হচ্ছে, ময়ি ইতি । ভ্রমরের যেমন প্রয়োজন একমাত্র কমলের মধু তেমনি শ্রীভগবানের প্রয়োজন একমাত্র দাসের বুকভরা প্রেম মধুর—সেই জন্যই আমার তাঁর দাস্তের প্রয়োজন ॥ জী০ ১০ ॥

১০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎঃ দৌজ'ন্তোচিত্স্ত দণ্ডস্ত মৌচ্যোচিত্যাঃ ক্ষমায়াশ্চ সন্তবেইপি মহাকৃপালোস্তব ক্ষমবোচিতেত্যাহ—অত ইতি । হে অচুত, যত স্তং মহাকৃপালুভাদিগুণেভ্যশ্চ তিরহিতঃ

১১। ক্রাহং তমোমহদহং খচরাগ্নিবাভু-সংবেষ্টিতাণ্ডিষ্টমপ্রবিতস্তিকায়ঃ ।  
ক্রেতৃগ্নিধাবিগণিতাণ্ডিপরাণুচর্য্যা-বাতাধ্বরোমবিবরস্ত চ তে মহিত্বমু ॥

১১। অন্বয়ঃ ক অহং (ব্রহ্মা) তমোমহদহং খচরাগ্নিবাভু-সংবেষ্টিতাণ্ডিষ্টমপ্রবিতস্তিকায়ঃ (প্রকৃতিঃ মহান् বুদ্ধিতত্ত্বং অহঙ্কারং আকাশং বায়ঃ অগ্নিঃ জলঃ ভূমিঃ এতেঃ সংবেষ্টিতঃ যঃ ব্রহ্মাণ্ডুরূপঃ ঘটঃ তত্ত্ব আত্ম-পরিমাণেন সপ্তবিতস্তিপরিমিত শরীরঃ) ঈদৃগ্বিধাবিগণিতাণ্ডিপরাণুচর্য্যাবাতাধ্ব-রোমবিবরস্ত (পূর্বোক্তুরূপাণি অবিগনিতানি অণ্ডানি পরমাণুতুল্যাঃ তেষাঃ পরিভ্রমণঃ বাতাধ্বানঃ গবাক্ষা ইব রোমবিবরাণি ষষ্ঠ্য তস্ত) তে মহিত্বং (মহিমানং) ক (কৃত অবস্থিতঃ) ।

১১। মুলান্তুবাদঃ (হে ব্রহ্মন, ঈশ্বরমানী বলে দৈন্ত কেন করছেন, বিশ্বস্তারূপে আপনি তো প্রসিদ্ধই আছেন, আমার ঈশ্বরই বা কি, বলুন না দেখি, এরই উত্তরে—)

অহো, প্রকৃতি, মহৎ, অহঙ্কার, আকাশ, বায়ু, অগ্নি, জল, ভূমি ইত্যাদি তত্ত্বের দ্বারা সম্যক্বিষ্টিত ব্রহ্মাণ্ডুরূপ দেহের অন্তস্মীমায় সত্যলোকে বিরাজিত সাড়ে তিন হাত শরীরধারী আমি ব্রহ্মাই বা কোথায়, আর যাঁর রোমকুপুরূপ গবাক্ষপথে ঈদৃশ অগণিত ব্রহ্মাণ্ড পরমাণুর হ্যায় বিচরণ করছে সেই আপনার মহিমাই বা কোথায় ।

অহং মহানীচঃ অতো মমাপরাধঃ ক্ষমস্ব “নৌচে দয়াধিকে স্পর্দ্ধে”তি নৌতেরিতি ভাবঃ । মহানীচহমাহ, রংজোভুবঃ শ্লেষেণ রংজসো ধূলেঃ পৃত্রস্ত অত এবাজ্ঞস্ত অতএব তত্ত্বঃ পৃথগেব ঈদৃশোহহমিত্যভি মানবতঃ । ঈশ্বরানিত্বঃ বিবৃণোতি । অজাবলেপঃ অজন্তুত্বদ এবান্ততমঃ সমাসান্তাভাব আর্যঃ তেনাঙ্কানি চক্ষুংবি ষষ্ঠ্য । তেন ময়ি ত্বৎকারুণ্যচন্দ্রোদয়েনেব মদগর্বতমস্তপহৃতে সতি ত্বং দৃশ্যে। ভবিষ্যসি নাত্মথেতি ভাবঃ । কেন বিচারেণ ক্ষমে ইতি চেত্ত্বাহ—এষ ব্রহ্মা অভুকম্পেয়া মদভুকম্পার্হঃ যতোহিত্ত্ব নাথস্তাভিমানবানপি ময়ি তু নাথবান্দাস এব । যদ্বা, মৌচ্যান্মধ্যপি স্বাতন্ত্র্য কুর্বনপি বস্ত্রতো মন্মায়াধীনত্বাং অধীন এবেতি মত্বা । “পরতন্ত্রঃ পরাধীনঃ পরবান্নাথবানপী”ত্যমরঃ ॥ বি ১০ ॥

১০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ দুজ্জনতা-উচিত দণ্ড ও মুচ্চতা-উচিত ক্ষমা লাভ সন্তুব হলেও মহাকুপালু আপনার পক্ষে ক্ষমা করে দেওয়াই উচিত, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, অতঃ ইতি । হে অচুত ! যেহেতু আপনি মহাকুপালুতা প্রভৃতি গুণাবলী থেকে চুক্তি রহিত, আর আমি মহা নীচ । অতএব আমার অপরাধ ক্ষমা করুন—“নৌচের প্রতি দয়া অধিক ভাবে উদ্বিত হয়” এই নৌতি বাক্য হেতু । একুপ ভাব । নিজের মহা নীচত্ব বলা হচ্ছে, রংজোভুবঃ—মাটির মানুষ বলে আমি অজ্ঞ—অজ্ঞের (অপরাধ ক্ষমা করুন)। পৃথগীশ্বমাণিনঃ—আপনা থেকে পৃথক্ক্ষৰূপ—আমি ঈদৃশ, এইরূপ নিজে নিজেই অভিমানকারীর । ঈশ্ব-মাণিতা বর্ণ করা হচ্ছে, অজাবলেপঃ—শ্রীভগবানের নাভিকমল থেকে জন্ম হেতু ‘অবলেপঃ’ অহঙ্কাররূপ অন্ধতমো—ধনাঙ্ককার, তার দ্বারা অন্ধ—অন্ধ অষ্টনয়ন যাঁর সেই ব্রহ্মা । তাদৃশ মর্যাদা—আমার উপরে আপনার কারুণ্য চন্দ্রোদয়ে আমার গর্বতমের নাশ হলে আপনি দৃশ্য হবেন—এর অন্তর্থা হবে না একুপভাব ।

কোন্ বিচারে ক্ষমা হবে, এরূপ যদি বলা হয়, তাৰ উত্তৰে শ্রীভগবান্ বলছেন, এষ এই ব্ৰহ্মা, অনুকম্পাঃ—আমাৰ অনুকম্পা যোগ্য—কাৰণ অন্তৰ প্ৰভু বলে অভিমানযুক্ত হলেও আমাৰ নিকট কিন্তু নাথবান্—দাসই। অথবা, মৃচ্ছা বশতঃ আমাৰ নিকটেই স্বাতন্ত্ৰ্য দেখালেও বস্তুতো আমাৰ মাৰাধীনতা হেতু ব্ৰহ্মা আমাৰ নাথবান্—অধীনই, এইরূপ মনে কৱে ক্ষমা কৱবো।—("পৱতন্ত্ৰ, পৱাধীন নাথবান্-অনুৱকোষ) ॥

১১। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ অহো ! অতিতুচ্ছতমোহং পৱমহত্তমঃ ত্বাং ক্ষময়িতু-  
মপি নাৰ্তামি । যত আন্তঃ তাৰং সৰ্বপ্রপঞ্চাপ্রপঞ্চব্যাপকবাসুদেবহং, সৰ্বপ্রপঞ্চনাথহেইপি স্বত্তো মম  
বহুন্তৰমিতি বক্তুং সন্ধৰ্ষণবিশেষ মহৎস্তু প্ৰথমপুৰুষহেন স্তোতি—কাহমিতি । ব্ৰহ্মাণ্ডস্তু ষটৱৰ্ণকত্বঃ স্বল-  
কালত এব নশ্বরতাভি প্ৰায়েণ, কাৰণস্তু সপ্তবিতস্তিহং নিকৃষ্টপুৰুষ-বিবক্ষয়া, মহাপুৰুষস্তু তু নববিতস্তিহমেব  
ইতি মুহূঃ স্মৃষ্টি প্রলয়ৰোনিক্রমপ্ৰবেশাভ্যামীন্দ্ৰিধেত্যাহ্যক্তম् । রোমবিবৰহং সুস্মৃতমৈকদেশহম ; তহুতঃ  
শ্রীবিষ্ণুপুৱাণে—'যস্যাযুতাযুতাংশাংশে বিষ্ণুশক্তিৱিয়ং স্থিতা' ইতি । মহিতং মাহাঅ্যম ; অতঃ স্বয়মেবাহু-  
কম্পাং কৰ্তৃমৰ্হসীতি ভাবঃ ॥ জী০ ১১ ॥

১১। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ অহো, অতি তুচ্ছতম আমি যে পৱমহত্তম আপ-  
নাকে ক্ষমাহুকুল কৱে নেব প্ৰাৰ্থনা দ্বাৰা, সে যোগ্যতাও আমাৰ নেই । যেহেতু নিখিল মাৰিক এবং চিংজগং-  
ব্যাপক আপনার বাসুদেব স্বরূপের কথা দূৰে থাকুক মুক্তিভেদে নিখিল মায়িক জগতেৰ নাথ বলেও আপনা  
থেকে আমাৰ বহু অন্তৰ রয়েছে—এই কথা বলবাৰ জন্য সন্ধৰ্ষণ বিশেষ মহৎস্তু প্ৰথম পুৰুষ কাৰণার্থবশায়ী  
মহাবিষ্ণুৱপে শ্রীকৃষ্ণকে স্তুব কৱা হচ্ছে—কাহম ইতি । অগ্নিষ্ট—ঘটেৰ সহিত ব্ৰহ্মাণ্ডেৰ উপমা দেওয়াৰ  
কাৰণ অতি অল্পকালেই ব্ৰহ্মাণ্ডেৰ নশ্বৰতা অভিপ্ৰায়ে । ব্ৰহ্মাৰ দেহেৰ উচ্ছতা যে সাধাৰণ মাহুৰেৰ মতো  
সাড়ে তিন হাত বলা হল, তা নিজেৰ নিকৃষ্ট পুৰুষত্ব বলবাৰ জন্য । মহাপুৰুষেৰ দেহেৰ মাপ কিন্তু সাড়ে  
চার হাত । স্মৃষ্টি-প্রলয়ে ঈদৃগ্বিধি—এইরূপ, নিৰ্গমনপ্ৰবেশৰূপ চৰ্য্যা—অমণ । রোমবিবৰহং—  
সুস্মৃতম অংশকেই রোমবিবৰ বলা হয়েছে । শ্রীবিষ্ণুপুৱাণে এইরূপ উক্ত হয়েছে, “যার অযুতাযুত অংশেৰ  
অংশে এই বিষ্ণুশক্তি অবস্থিত আছে।” মহিতং—মাহাঅ্য । অতএব আপনি নিজেই অনুকম্পা  
কৱতে সমৰ্থ, এরূপ ভাব ॥ জী০ ১১ ॥

১১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ নহু বিশ্বস্তাতি প্ৰসিদ্ধ এব নতুমীশমানী মম তু কিমৈশ্বৰ্যং তদ-  
ক্রুইত্যত আহ—কেতি । তমঃ প্ৰকৃতিশ্চ মহাংশ অহমহঞ্চারশ্চ খমাকাশং চৱো বায়ুং অগ্নিঃ বার্জিলং  
ভূশেত্যেভিস্তৈঃ সংবেষ্টিতো যোহিণ্যটস্তস্মিন্ পাতালাদি সত্যলোকান্তেঃ স্বমানেন সপ্তবিতস্তিনিকৃষ্টলক্ষণঃ  
কাৰ্যো যশ্চ সোহিং ক, ঈদৃগ্বিধানি যান্তবিগণিতান্তগুণি তান্তেৰ পৱমাণবস্ত্বেৰ চৰ্য্যা নিক্রমপ্ৰবেশৰূপঃ  
পৱিভ্রমণঃ তদৰ্থং বাতাধৰনো গবাঙ্কা ইব রোমবিবৰাণি যশ্চ তন্ম তব মহিতমৈশ্বৰ্যং কেতি মহৎস্তু প্ৰথম-  
পুৰুষেণ কৃষ্ণস্তৈক্যবিক্ষয়োক্তম্ । তেন মৈশ্বৰ্যং বিক্রমো বা ত্বাং প্ৰতি শলভস্তু গৰুডং প্ৰতীব ন গণনাঈ-  
মিতি ভাবঃ ॥ বি০ ১১ ॥

১২। উৎক্ষেপণঃ গর্ভগতস্ত পাদয়োঃ কিং কল্পতে মাতুরধোক্ষজাগমে ।  
কিমস্ত্বনাস্তিব্যপদেশভূষিতং তবাস্তি কুক্ষেঃ কিয়দপ্যনন্তঃ ॥

১২। অন্বয়ঃ [হে] অধোক্ষজ ! গর্ভগতস্ত পাদয়োঃ উৎক্ষেপণঃ (উর্ধচালনঃ) কিং মাতুঃ আগমে (অপরাধায়) কল্পতে [তথা ত্বরপি চরাচরধারণাং মাতৃরূপঃ অতঃ শিশুসদৃশ মমাপরাধঃ সহনীয়] [যতঃ] অস্তি নাস্তি বাপদেশভূষিতং (স্তুলসূক্ষ্মকার্য কারণাদি শব্দ বাচ্যঃ) কিয়ৎ অপি তব কুক্ষে (তব জর্জরস্ত) অনন্ত (বহিঃ) অস্তি কিম ?

১২। মূলানুবাদঃ হে প্রভো চিংজডাত্তক সমস্ত জগৎ আপনার কুক্ষির বাইরে একটুও আছে কি ? নেই । অতএব জগৎ মধ্যবর্তী আমিও আপনার কুক্ষিগত । স্মৃতরাং মাতা যেমন কুক্ষিগত সন্তানের পদাঘাত অপরাধ বলে ধরে না সেইরূপ আপনিও আমার অপরাধ ধরবেন না ।

১১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, ওহে ব্রহ্মন्, আপনি বিশ্বস্তো অতি প্রসিদ্ধই বটে । আপনি নিজে নিজেই যে প্রতু সেজে বসেছেন, তা নয় ;—কিন্তু আমার কি এশ্বর্য, তা বলুন দেখি, এরই উভয়ের বল। হচ্ছে—ক ইতি । তমো—প্রকৃতি, মহৎ, অহং—অহঙ্কার, থং—আকাশ, চরো—বায়ু, অগ্নি, বাঃ—জল, ভূঃ—ইত্যাদি তত্ত্বের দ্বারা সম্যক্ বেষ্টিত যে অগ্নিষ্ট—ব্রহ্মাণ্ডরূপ দেহ, তার ভিতরে অর্থাং পাতালাদি সকল লোকের উর্বরাগের অন্তদীমায় (ব্রহ্মার ধাম) সত্যলোকে নিজহাতের সাড়ে তিন হাত দৈর্ঘ্যে নিকৃষ্ট লক্ষণ দেহ ধার, সেই আমি ব্রহ্মা কোথায়, (আর কোথায় আপনি ইত্যাদি) । এইরূপ যে সব অসংখ্য ব্রহ্মাণ্ডরূপ পরমানন্দ, এদের চর্যা—নিগমন-প্রবেশরূপ পরিভ্রমণ, বাতাধ্বরোমবিবর—এই পরিভ্রমণের জন্য বাতাধ্বরো—জানালার মতো লোপকৃপ ধাঁর, সেই আপনার মহিষং—এশ্বর্য কোথায় । এইরূপে মহৎস্তো পুরুষের সহিত কুক্ষের এক্য বলবার ইচ্ছা হেতু, এরূপ উক্ত হল । তাই বলছি আমার এশ্বর্য বা বিক্রম আপনার কাছে, গরুড়ের কাছে পতঙ্গের মতো—গণনার মধ্যেই আসে না, এরূপ ভাব ॥ বি ০ ১১ ॥

১২। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ কিঞ্চ, মাদৈশঃ ক্রিয়মাণোহ্যপরাধস্ত্রয়ি ন ষট্টেতেব, যতস্তাদৃশানন্তকোটিৰূপাণাথোহপি ত্বম্বৃক্তপয়া এতদৈকব্রহ্মাণ্ডমপি মাতেবোদরে বিধায় বিরাজস ইতি দ্বিতীয়পুরুষত্বে—হিরণ্যগর্ভানুর্ধামি প্রদ্যুম্ন-বিশেষপুরুষস্ত্রেন স্তোতি—উৎক্ষেপণমিতি । অধোক্ষজেতি—স্বনিয়ম্যস্ত্রেনাধঃকৃতঃ অক্ষজমিন্দ্রিয়সামর্থ্যং যেন, হে তাদৈশেতি মমেন্দ্রিয়স্থাপি ত্বদশত্বান্ন ময়ি মুঠে দীনেই—পরাধে গ্রহীতব্য ইতি ভাবঃ । কুক্ষ-শব্দেনাত্র সমষ্টিজীবস্তু সূক্ষ্মদেহ হিরণ্যগর্ভস্তুলদেহরূপ-বিরাজে ব্যাপকোহিচ্ছৃঙ্খলিময়স্ত্রদেহ এব উচ্যতে । যদ্বা, গর্ভগতস্তু গর্ভপ্রবিষ্টেতে অতিগৃঢ়তা গোতিতা ; যথা তস্তু তথ্যেব মম ইত্যর্থঃ । তস্তু পাদয়োরুৎক্ষেপণঃ, তাভ্যাং তাড়নং যথা মাতুজ' ঠরে মাতুরাগমে অপরাধা-য়েতি কিং কল্পতে ? কিন্তু ন কল্পতে, ন মন্ত্রতে, অপি তু হর্ষায় ভবতি, মম গর্ভোহস্তীতি জীবন্ত্যবেত্যর্থঃ । তথা ত্বয়াপি মাননীয়ঃ, নাপরাধায় ইতি ভাবঃ । নহু স তদুদরস্ত্বে বর্ততে, সং কিং মমোদরে তিষ্ঠসীতি

চে, তত্ত্বাত্মক—কিম্বুত্তীতি । অস্তীদমিতি মীমাংসকা বদ্ধি, নাস্তীতি সাঞ্চ্যা বদ্ধি, বিশেষেণ অপদেশ-মাত্রভূতিং বন্ধ্যাপুত্রবৎ ইতি অনীশ্বর-সাংজ্ঞ্যা বদ্ধি, এতেঃ শাস্ত্রবাদৈঃ প্রত্যক্ষতশ্চ যদ্ভূতিং প্রকাশিতং তৎ কিয়দপি তব হিরণ্যগর্ভান্তর্যামিণঃ পুরুষস্ত কুক্ষেরুদ্রস্ত অনন্তবৰ্হিরেবাস্তি, কিং বদ নাস্ত্যেব, বহিঃ সর্বাধিষ্ঠানস্তাং অহমপি তর্হেবাস্তীতি অপরাধঃ ক্ষত্ব্য ইতি ভাবঃ । যদ্বা, আস্তি নাস্তিব্যপদেশেন কথনেন ভূতিং স্ব-স্ব-মত্যা শোভিতং তদন্তদপি কিয়দস্মাদিকং সর্বমপি তব কুক্ষেবহির্নাস্ত্যেব ইত্যর্থঃ । অস্তি জন্ম, নাস্তি নাশো ব্যয়ো নাস্ত্যেবেত্যর্থঃ । ভূতিমিতি ॥ জী০ ১২ ॥

১২ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ আরও, মানুশ জনের দ্বারা আপনার প্রতি অপরাধ করা হতে থাকলেও তা আপনাতে স্পর্শ করে না—কারণ আপনি তানু কোটি ব্রহ্মাণ্ড-নাথ হয়েও আমার প্রতি কৃপা বশতঃ আমার এই এটি ব্রহ্মাণ্ডও মায়ের মতো উদরে ধারণ করে বিরাজিত আছেন—এইরূপে দ্বিতীয়পুরুষভেদ-হিরণ্যগর্ভান্তর্যামি প্রহার্লবিশেষ পুরুষরূপে (অর্থাৎ ব্রহ্মার পিতা পদ্মনাভ বিফুরূপে) স্তব করা হচ্ছে—উৎক্ষেপণ ইতি । অধোক্ষেজ—স্বনিয়ম্য বলে ইন্দ্রিয় দার্য্য দ্বারা পরাত্মত হয় তিনি হলেন অধোক্ষেজ, হে তানু ! আমার ইন্দ্রিয় আপনার বশ থাকা হেতু এই মৃত্যুদীনের অপরাধ গ্রহণীয় নয়, এরূপ ভাব । কুক্ষে—কুক্ষি শব্দে এখানে সমষ্টি জীবের সূক্ষ্ম দেহরূপ হিরণ্য-গর্ভ স্তুল দেহরূপ-বিরাট ব্যাপক অনন্ত শক্তিময় সেই দেহকেই বুঝানো হয়েছে । অথবা, পর্তুগতস্তু—গর্ভপ্রবিষ্ট (পদের)-এইরূপে অতি গৃত্তা ব্যঙ্গিত হল । যথা গর্ভগত সন্তানের উধৰে' পা ছোঁড়া, তার দ্বারা মাতৃজ্ঞানের প্রহারকে মা অপরাধ বলে ধরেন না, পরন্তু তার হর্বের কারণ হয়—অহো, আমার পেটের সন্তান বেঁচে আছে । আপনারও মনের ভাব তথাত হওয়া উচিত, অপরাধ মাননা করা ঠিক হবে না, এরূপ ভাব । ব্রহ্মান ! সেতো মাতৃ উদরের ভিতরে থাকে, আপনি কি আমার উদরের ভিতরে থাকেন, এরই উত্তরে—কিম্বুত্তীতি । মীমাংসকগণ বলছেন—‘অস্তীদম্’, সাঞ্চ্যাগণ বলছেন ‘নাস্তীতি’, অনীশ্বর সাংজ্ঞাগণ বলছেন, ‘বিষেশন সংজ্ঞামাত্র ভূতিত বন্ধ্যাপুত্রবৎ’ এইসব শাস্ত্রবাদের দ্বারা প্রত্যক্ষভাবে যা প্রকাশিত হয় সেই কিঞ্চিৎ বন্ধন আপনার হিরণ্যগর্ভ-অন্তর্যামী পুরুষের কুক্ষে—উদরের অনন্ত—বহির্দেশ নিশ্চয়ই আছে—নেই বলছ কেন ? এই বহির্দেশ সর্বাধিষ্ঠান হওয়া হেতু আমারও বাসস্থান—তা হলে দেখা যাচ্ছে, আমি আপনার হিরণ্যগর্ভ-অন্তর্যামী পুরুষের মধ্যেই আছি—কাজেই আমার অপরাধ ক্ষমাযোগ্য, এরূপ ভাব । অথবা, ‘অস্তি নাস্তি’ এইরূপ নিজ নিজ মতের দ্বারা শোভিত সেই অন্ত বন্ধন এবং মানুশজন সকলেও আপনার উদরের বাইরে নই, ইহা সত্য । ‘অস্তি’ জন্ম, নাস্তি নাশ অর্থাৎ ক্ষয়ও নেই ॥ জী০ ১২ ॥

১২ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চ মমাপরাধোইবশ্চসোচ্বেয়ো যত স্তং মাতেতি । দ্বিতীয়পুরুষণ পদ্মনাভেন সহৈক্যং ভাবযন্নাহ—উৎক্ষেপণমিতি । গর্ভগতস্তু শিশোঃ পাদয়োরুৎক্ষেপণঃ মাতৃঃ কিমপরাধায় ভবতি নৈব । অস্তীতি নাস্তীতি বা ব্যপদেশেন ভূতিং পরমতঃ বিখণ্য স্বমতস্থাপনসমুচ্চিতোপপত্তিভিঃ সত্যহেন মিথ্যাত্মেন বা সুস্থিরীকৃতং বন্ধ জগদ্রূপঃ কিয়দপি একভুগ্নাত্মকমপি কিং তব কুক্ষেরন্তর্বহিরস্তি

১৩। জগত্রয়ান্তোদধিসংপ্লবোদে নারায়ণস্তোদরনাভিনালাঃ ।

বিনির্গতোহজ্ঞতি বাঙ্গন বৈ মৃষা কিঞ্চীশ্বর অন্ন বিনির্গতোহশ্চ ॥

১৩। অৰ্থঃ হে] ঈশ্বরঃ, জগত্রয়ান্তোদধিসংপ্লবোদে (প্রলয়ে সাগরাণঃ সংপ্লেষঃ উদকে স্থিতস্থ) নারায়ণস্তোদরনাভিনালাঃ অজঃ (ব্রহ্মা) তু বিনির্গতঃ ইতি বাক্ন বৈ মৃষা (মিথ্যা), অহ (ভবতঃ) কিঃ তু বিনির্গতঃ ন অশ্চি ?

১৩। শুলান্তুবাদঃ মহাপ্রলয়ে সাবরণ ব্রহ্মাণ্ডের অবসানে প্রলয়-পয়োধি জলে শয়িত নারায়ণের নাভিকমল থেকে ব্রহ্মার জল্ম হয়, এই যে প্রসিদ্ধি, তা মিথ্যা নয়—তা হলে আমি কি আপনা থেকে জাত হই নি,— অবশ্যই হয়েছি ।

অপি স্বন্তরের অতো মমাপি অহ কুক্ষিগতভাঃ পুত্রস্ত মাত্রা হয়া অপরাধঃ সোঁচৰ্য এব “পিতামহস্ত জগতো মাতা ধাতা পিতামহ” ইতি তছন্তেরিত্যর্থঃ ॥ বি০ ১২ ॥

১২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ আমার অপরাধ অবশ্য ক্ষমাযোগ্য, কারণ আপনি মাতা, এইরপে দ্বিতীয় পুরুষ পদ্মনাভের সহিত ঐক্য ভাবনা করত বলা হচ্ছে—উৎক্ষেপণম্ ইতি । গর্ভগত সন্তানের পদাঘাত কি মায়ের কাছে অপরাধ জনক হয়, হয় না । অস্তি-নাস্তি ব্যপদেশ—বাক্যে ভূষিত পরের মত বিশেষ ভাবে খণ্ডন করত স্বমত স্থাপনের সমুচ্চিত যুক্তি দ্বারা সত্যরূপে বা মিথ্যারূপে দৃঢ়রূপে স্থাপিত বস্তু জগৎ কিয়ন্তি—সে একটি জগতই হোক আর সমস্ত ভূবনই হোক, সব কিছুই আপনার উদরের অন্তর্বিদ্যে জুরে থাকলেও অন্তর্দেশে তো আছেই—অতএব আমারও এই কুক্ষিগত হওয়ার দরুন আমি আপনার পুত্র—সুতরাঃ মাতা আপনার আমার অপরাধ ক্ষমা করে দেওয়াই উচিত—‘এই জগতের আমি মাতা, পিতা, সৃষ্টি কর্তা এবং পিতামহ’, এরূপ উক্তি আপনার থাকা হেতু ॥ বি০ ১২ ॥

১৩। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ বিশেষত্বে কৃপয়া পিতৃতামপি প্রাপ্তেন হয়া ক্ষত্ব্য-মেবেতি দ্বিতীয় পুরুষভেদান্তরানিরুদ্ধবিশেষ বিরাড়স্ত্র্যামিপুরুষবৈনাপি স্তোতি—জগদিতি, জগত্রয়স্তোদধিসংপ্লবস্তোদমবশিষ্টমুদকং তত্ত্বেত্যর্থ ইতি তেষামভিপ্রাযঃ । যদ্বা, জগত্রয়স্তোদধিসংপ্লবস্তোদমবশিষ্টমুদকং গর্ভেত্য একার্ণবস্তুত্বেত্যবার্থঃ । ধ্যাত্য্যান্তরম্—ব্রহ্মণো জন্মকালঃ ব্রাহ্মকল্পাদিকং ন বোধযুক্তি ইতি উদর-শব্দস্তদানীঃ তদগতং মর্বং সুচয়তি, নালঃ কমলদণ্ডস্তেন করলঃ লক্ষ্যতে । যদ্বা, ‘নলিনে তু নলং মতম্’ ইতি বিশ্বকোষালালঃ কমলম্, স্বার্থে তদ্বিতঃ তস্মাঃ তু-শব্দেনাগ্নতো বিশেষঃ বোধযুক্তি, বিনাপি মাতৃব্যবধানমুংপন্থাঃ ; অতএব বি-শব্দশ্চ, অতএব নির্গত ইতি চিরমুদরান্তঃস্থিতিঃ সুচিতা । হে ঈশ্বরেতি—পুন-বৰ্গবতি পিতৃদৃষ্টিমযোগ্যাঃ মহা ॥ জী০ ১৩ ॥

১৩। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ বিশেষতঃ কৃপা করে পিতৃত্ব প্রাপ্ত আপনার দ্বারা ক্ষমার যোগ্যহ, এই আশয়ে দ্বিতীয় পুরুষের অন্য ভেদ অনিরুদ্ধ বিশেষ বিরাড়-অস্ত্র্যামী পুরুষ ক্ষীরোদ-

১৪ । নারায়ণস্ত নহি সর্বদেহিনামাত্মাস্তুধীশাখিললোকসাক্ষী ।

নারায়ণেুহঙ্গং নরভূজলায়নাং তচ্চাপি সত্যং ন তবৈব মায়া ॥

১৪ । অৰ্থঃ [হে অধীশ স্বং সর্বদেহিনাং আত্মা অসি [ততঃ কিং নারায়ণঃ নহি অখিল লোক সাক্ষী [অতঃ ত্বমেব নারায়ণঃ] নারায়ণেুহঙ্গং নরভূজলায়নাং (নরাং উদ্বৃত্তানি চতুর্বিংশতি তত্ত্বানি তথা নরাজ্জাতং ষদ্ব জলং তদয়নাং যঃ নারায়ণঃ প্রসিদ্ধঃ সঃ নারায়ণঃ তব অঙ্গঃ) তৎ চ অপি সত্যং তব মায়া ন ।

১৪ । মূলানুবাদঃ [হে ব্ৰহ্মন्, আপনি নারায়ণের পুত্র ঠিকই, তাতে আমাৰ কি ? এৱই উদ্বৰে,] হে সর্বাধিপতি ! আপনি কি নারায়ণ নন ? নিশ্চৰই নারায়ণ । গীতাবাক্যানুসারে আপনি একাংশে নিখিল জীবেৰ পৰমাত্মা হওয়া হেতু নিখিল লোকসাক্ষী এবং কাৰণার্বিশায়ী প্ৰভৃতি নারায়ণও নিখিল লোকসাক্ষী, কাজেই তাৰা আপনাৰ একাংশই । জীব ও জল আশ্রয় কৱে থাকা হেতু যিনি নারায়ণ, তিনি আপনাৰ অংশ হওয়া হেতু অঙ্গই অৰ্থাৎ মূর্তি বিশেষই । আৱও, এই সব নারায়ণ মূর্তি সকলেই সর্বদেশকালবৰ্তী ও সত্ত্বাত্মক, মায়িক নয় ।

শায়ীৰ সহিত ঘৰ্য্যবোধে স্তব কৱছেন—জগৎ ইতি । জগত্রয়ান্ত্রে—সাবৱণ ব্ৰহ্মান্তের 'অন্তে' প্ৰাকৃত প্ৰলয়ে ব্ৰহ্মার একদিনে অৰ্থাৎ প্ৰতি ব্ৰহ্মকল্পে সমস্ত সাগৰ সম্মিলিত হয়ে একাকাৰ হয়ে যায়—থাকে শুধু জল আৱ জল । অথবা, জগত্রয়ের 'অন্ত'ঃ সৰ্ব অধোভাগে যে সৰ্ব জলময়তা যাব নাম গৰ্ভেদক সেখানে শ্ৰীনারায়ণের নাভিকমলে । [এই পৰ্যন্ত শ্ৰীধৰের মতানুসারে] । ব্যাখ্যান্ত্র—এখানে ব্ৰহ্মার জন্মকালেৰ কথা বলা হচ্ছে—ব্ৰহ্মার একশত বৎসৰ আয়ু—[এক ব্ৰহ্মকল্পে ব্ৰহ্মার একদিন, ইহা চৌদ্বিহন্ত্ৰ—এই মানেৰ ৩০ দিনে ব্ৰহ্মার একমাস, ১২ মাসে একবৎসৰ—এৱই একশত বৎসৰ ব্ৰহ্মার আয়ু । কাজেই ব্ৰহ্মার প্ৰতি দিনে যে প্ৰলয় হয়, তা হল প্ৰাকৃত প্ৰলয়—এখানে যে ব্ৰহ্মার জন্মেৰ কথা বলা হয়েছে, তা ব্ৰহ্মার একশত বৎসৰ পূৰ্ণ হলে মহা প্ৰলয়েৰ পৱেৰ কথা—ইহা প্ৰাকৃত প্ৰলয়েৰ কথা নয় । শ্ৰীজীৰ বৃহৎ ক্ৰমসমূহ] উদৱ—এই শব্দে তদানীং শ্ৰীনারায়ণেৰ মধ্যগত সব কিছুকেই বুৰানো হয়েছে । নালং—কমল দণ্ড—এই পদে কমল লক্ষিত হয়েছে । অথবা, বিশ্বকোষে নলং—শব্দেৰ অৰ্থ আছে 'কমল'—ব্ৰহ্মা এৰ থেকে বিনিৰ্গত । তু—এখানে 'তু' শব্দে অন্ত থেকে কিছু বিশেষ বুৰানো উদ্দেশ্য । কাৰণ এখানে ব্ৰহ্মা মাত্ৰ আৱৱণ বিনাই জাত, অতএব নিৰ্গত পদেৰ সহিত এই 'বি' শব্দেৰ যোগ—'নিৰ্গত' পদে বহুকাল উদৱ মধ্যে স্থিতি স্থুচিত হল । হে ঈশ্বৰ—পুনৰায় দৈত্যে ভগবানে পিতৃদৃষ্টিতে তাৰ অষেগ্যতা মনে কৱে এইৱৰ সম্বোধন ॥ জী০ ১৩ ॥

১৩ । শ্ৰীবিশ্বনাথ-টীকাৎ নহু পুত্ৰো হি মাতৃঃ কুক্ষেৰদগচ্ছতি । নতু সদা কুক্ষাবেৰ তিষ্ঠতীতি চেদত আহ—জগত্রয়স্তান্তে প্ৰলয়ে য উদধীনাং সংপ্ৰবঃ একীভাৰস্তুদুদকে অজৱিতি অন্তো নিৰ্গতেহিন্ত নবাঞ্জি-ত্যৰ্থঃ । তু তো স্তদপি ত্বতোহিহং ন বিনিৰ্গতঃ অপিতু নিৰ্গত এবেত্যৰ্থঃ ॥ বি০ ১৩ ॥

১৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আচ্ছা, পুত্র তো মাতৃগর্ভ থেকে অবশ্য বেরিয়েই আসবে; সদা পেটের মধ্যেই তো থাকবে না, এরূপ যদি বলা হয়, তারই উত্তরে—জগৎ ত্রয়ের অন্তে—প্রলয়ে সমস্ত সাগরের যে একীভাব সেই প্রলয় জলে অজস্ত্রিতি—অন্তে আপনার উদর থেকে নির্গত হউক বা না হউক, হে স্বিশ্বর, অজ হলেও আপনার থেকে আমি কি বিনির্গত নই? অবশ্যই নির্গত, এরূপ অর্থ। [ শ্রীবলদেব—সেই প্রলয়জলে শয়নকারী নারায়ণের উদরে যে নাভি সেই নাভির কমল থেকে ব্রহ্মা বিনির্গত হয়েছে, এই যে প্রসিদ্ধ প্রবাদ রয়েছে, তা মিথ্যা নয়—তা হলে আমি কি আপনা থেকে বিনির্গত হই নি? অবশ্যই নির্গত হয়েছি। ] ॥ বি ১৩ ॥

১৪। শ্রীজৈব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ অঙ্গঃ তবৈব রূপমেকম্, অতো মুখ্যস্ত নারায়ণস্ত তবাঙ্গভাদেব তস্ত চ নারায়ণস্তঃ, নারাশ্রয়ভেন তু গোণমিত্যাহ—তচ্ছেতি। অতোহচিন্ত্যশক্ত্যেব তদ্বিগ্রহস্ত পরিচ্ছিন্নাপরিচ্ছিন্নস্তঃ, ন তু নারাশ্রয়ভেন নারপরিচ্ছিন্নস্তমিতি ভাবঃ। অন্তর্বৈতেঃ। তত্র তচ্ছেতি জলাত্মাশ্রয়স্ত মিত্যর্থঃ যদ্বা, পুনস্তৎপ্রস্তুবব্যাজেন তাদৃশে শ্রীকৃষ্ণ এব অবান্তরপ্রকরণমিদঃ পর্যবসায়য়তি, অধীশ ঈশ্বো মহৎস্তোষ্ঠা প্রথমঃ পুরুষঃ, হে স্বয়ংভগবত্ত্বান্তস্তাপ্যুপরি বিরাজমান; যথোক্তং দ্বিতীয়ে (৬।৪২)—‘আঘোহিবতারঃ পুরুষঃ পরস্ত’ ইতি তৈর্যাখ্যাতক্ষণ। পরস্ত ভূমঃ প্রকৃতিপ্রবর্তকো যস্ত ‘সহস্রশীর্ষা’ (শ্রীখাক, ম ১০। ৯।১, শ্রীশ্বেতোষ ৩।১৪) ইত্যাদ্যক্ষে লীলাবিগ্রহঃ সঃ ‘আঘোহিবতারঃ ইতি। অতো নরাণঃ তৃতীয়পুরুষভেদানাঃ তত্ত্বান্তুতস্থানাঃ তথা তত্ত্বদণ্ডসংস্থিতানাঃ দ্বিতীয়পুরুষভেদানাঞ্চ সমূহো নারঃ, তচ্চ তৎস্মষ্টিক্ষেপো মহৎস্তোষ্ঠেব, তত্ত্বস্তাপ্যয়নঃ প্রবৃত্তিস্মাদিতি স অবেব মুখ্যো নারায়ণ ইত্যর্থঃ। অতঃ সর্বদেহিনামাঞ্চা সর্বভূতস্তস্তৃতীয়পুরুষঃ, তথাখিল লোকসাম্নী অগুস্ত-দ্বিতীয়পুরুষঃ, তথা ‘নরভূজলায়নাং ‘নরাজ্জাতানি তত্ত্বানি’ ইত্যানুসারেণ যে নরভূবো মহদাদয়ঃ তৎসাহিত্যপার্থাং জলঞ্চ নরপ্রভবমেব, ততো ‘আপো নারঃ’ ইত্যাদ্যনুসারেণ তদ্বিপশ্চাপে যঃ কারণজলার্ণবস্তদাশ্রয়স্তাং। প্রথমপুরুষচ যো নারায়ণঃ, স স্বং হি নিশ্চিতঃ নাসি, কিন্তু তত্ত্বদণ্ডে নারায়ণস্তবাঙ্গঃ, অং পুনরঞ্জীত্যর্থঃ; যথোক্তম—‘বিষ্ণেস্ত শ্রীণি রূপাণি পুরুষাখ্যাতথো বিদুঃ। প্রথমঃ মহতঃ শ্রষ্ট দ্বিতীয়ঃ তত্ত্বসংস্থিতম্। তৃতীয়ঃ সর্বভূতস্তঃ তানি জ্ঞাত্বা বিমুচ্যাতে॥’ ইতি। অতস্তদঙ্গোৎপন্নভাদপি তবৈব পুত্রো ভবেয়মিতি ভাবঃ। এবমেব দ্বিতীয়ে (৭।২৬)—‘ভূমেঃ স্তুরেতর’ ইত্যাদৌ ‘কলয়া সিতকৃষ্ণকেশো জাতঃ’ ইত্যাদৌ শ্রীব্রহ্মবাক্যে ‘যঃ সিতকৃষ্ণকেশঃ,’ যত্র তত্ত্বদৰ্গস্তুচকে সিতকৃষ্ণে কেশো দেবৈবেদ্যেষ্টো, সোথিপি যস্তাংশেন, স স্বয়মেব জাতঃ সন্নিত্যর্থঃ। সিতকৃষ্ণকেশত্বং মোক্ষধন্ত্যায়-নারায়ণেপাখ্যান দর্শিতনানারশ্মিচ্ছিময়স্তাং; তথা চ সহস্রনামভাষ্যধৃতঃ ভারতীয়ঃ শ্রীভগবদ্বচনম—‘অংশবো যে প্রকাশন্তে মম তে কেশসংজ্ঞিতাঃ। সর্বজ্ঞাঃ কেশবং তস্মান্মাত্রমুনিস্তম॥’ ইতি। এবমেব প্রথমে (৩।১-৪)—‘জগ্নহে পৌরুষঃ রূপ ভগবান্ মহদাদিভিঃ। সম্মুতঃ ষোড়শকলমাদো লোকসিস্তুক্ষয়া। যস্তান্তসি শয়নস্ত যোগনিদ্রাং বিত্বতঃ। নাভিহৃদযুজাদাসীব্রহ্মা বিশ্বস্তজাঃ পতিঃ॥ যস্তাবয়ব সংস্থানেঃ কল্পিতো লোকবিস্তরঃ। তবৈব ভগবতো রূপঃ বিশুদ্ধঃ সম্মুজ্জিতম্॥ পশ্চাস্ত্যদো রূপমদ্বচক্ষুষা, সহস্রপাদোক্তি-ভূজাননান্তুতম্’ ইত্যক্ত্বা ‘স এব প্রথমঃ দেবঃ কৌমারঃ সর্গমাঞ্চিতাঃ’ (শ্রীভা ১।৩।৬) ইত্যাদিনা দ্বাৰিংশ্চত্য-

বতারাংশ প্রোচ্য কৃষ্ণাপি তদন্তঃপাতিতেন সাধারণ্যে প্রাপ্তে বিশেষমাহ—‘এতে চাংশকলাঃ পুংসঃ কৃষ্ণ  
ভগবান् স্বয়ম্’ (শ্রীভা০ ১।৩।২৮) ইতি। এষামর্থঃ—ভগবান্ পরমপুরুষোভ্যঃ, লোকানাং ব্রহ্মাণ্ডানাং  
সিস্মক্ষয়া হেতুনা পৌরুষঃ রূপঃ জগ্নে, প্রাদৃশকার। কথন্তুতম্? মহনাদিভিঃ সন্তুতং মিলিতমন্ত্বভূত-  
মহদাদিতত্ত্বং প্রলয়াদৌ ‘সে ইন্তঃ শরীরেইপি তত্ত্বতমুক্ষ্মঃ’ ইতি তৃতীয়স্কন্দাং (৮।১।১)। ষোড়শকলম্—  
‘শ্রীভূঁঃ কৌর্ত্তিরিলা লীলা কান্তিবিদ্যেতি সপ্তকম্। বিমলাত্মা নবেত্যেতা মুখ্যা। ষোড়শ শক্তয়ঃ॥’—ইতি  
ভক্তিবিবেকোক্তেঃ; তাঃ ষোড়শকলা যন্ত্র তৎ; ইদমাত্মা পুরুষরূপমুক্তা দ্বিতীয়মাহ—যস্তান্তসৌতি। ব্রহ্ম-  
সৃষ্টা তদন্তু প্রবেশেনান্তসি প্রলয়কালীন গর্ভেদকে শয়ানস্ত্র যন্ত্র। কৌদুশাল্লাভিহুদান্তুজ্ঞাং? ইত্যত আহ—  
যস্তাবয়বেতি। যন্ত্র নাভিহুদান্তুজ্ঞ; কিং স্বরূপম? পৌরুষঃ রূপঃ তৎ বৈ প্রসিদ্ধৌ, বিশুদ্ধসন্ত্বার্থাস্বরূপ-  
শক্তিবিশেষাভিব্যক্তত্বাং তৎ প্রাচুরং স্বরূপমিত্যর্থঃ। ‘নাতঃ পরঃ পরম যন্তবতঃ স্বরূপম’ ইতি তৃতীয়োক্তেঃ  
(৯।৩) তচ্চার্জিতং বলবৎপরমানন্দরূপত্বাং। ‘কো হেবন্ত্রাং’ (শ্রীভা০ ২।৭।১) ইত্যাদি অন্তর্ভুক্তঃ। তন্মাকার-  
মাহ—পশ্যন্ত্যদ ইতি। তন্মাবতারানাহ—স এব গর্ভেদশারি পুরুষ এবেতি। অথাৎবৈ তন্ত্র পুরুষস্তাপ্য-  
বতারিণং শ্রীভগবন্তং পরিচায়তি—এতে ইতি। পুংসঃ পুরুষস্ত্র এতে কৌনারসর্গাত্মা অংশকলাঃ, তদ্বিবেকস্তুত-  
তৈরেব কৃতঃ। কৃষ্ণস্তুত ভগবান্, তু শব্দে ভিন্নোপক্রমে। যঃ পৌরুষঃ রূপঃ জগ্নে শ্রীকৃষ্ণ এব স ইত্যর্থঃ।  
তত্ত্বাপি স্বয়মাভ্যন্তে, ন তু তৎপ্রতিক্রিয়েন; দীপাং দীপবৎ, এবঞ্চ স্বয়ং শ্রীস্বামিপাদৈরপি ‘অথাহমংশ-  
ভাগেন’ (শ্রীভা০ ১০।১২।৯) ইত্যত্র ব্যাখ্যাতম্ ‘অংশেন পুরুষরূপেণ ভাগো মায়ায়া ভজনমৌল্যণং যন্ত্র  
তেন’ সর্বথা পরিপূর্ণরূপেণ ইতি বিবক্ষিতমপি, তথা চ বক্ষ্যতে শ্রীবস্তুদেবেন—‘যস্তাংশাংশভাগেন বিশ্ব-  
স্থিত্যপ্যযোন্তবাঃ’ (শ্রীভা০ ১০।৮।৫।৩।) ইতি। তৈরেব ব্যাখ্যান্ততে চ—‘যস্তাংশঃ পুরুষস্তন্ত্রাংশো মায়া’  
ইত্যাদি। যথা ব্রহ্মসংহিতায়ঃ (১।৫৯) শ্রীকৃষ্ণস্তুতে ‘যদ্যেকনিশ্চসিত-কালমথাবলম্বা, জীবন্তি লোমবিলজা  
জগদগুনাথাঃ। বিষ্ণুর্মহান্ স ইহ যন্ত্র কলাবিশেষো, গোবিন্দমাদিপুরুষঃ তমহং ভজ্ঞামি॥’ ইতি। তন্মাং  
সাধুন্তম—‘নারায়ণেহিঙ্গম’ ইতি। দৃষ্টিক্ষণ তৈরেব—‘তাৰৎ সৰ্বে বৎসপালাঃ’ (শ্রীভা০ ১০।১৩।১৪।৬) ইত্যাদৌ।  
বক্ষ্যতে চ—‘অতৈব অন্তেহিস্ত’ ইত্যাদে। অথ প্রকৃতমন্তুসরামঃ। নহু মায়িকজলান্তঃপাতেন তদপি মমাঙ্গঃ  
কিমু জগদিব মায়িকম? ‘ন হি, ন হি’ ইত্যাহ—তচ তবাঙ্গং সত্যমেব, ন তু মায়া মায়িকমিত্যর্থঃ।  
অপীতি—সন্তাবিতমেবেদমিত্যর্থঃ॥ জী০ ১৪॥

১৪। শ্রীজীব বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ নারায়ণেহিঙ্গং—নারায়ণ আপনারই ‘অঙ্গঃ’  
এক মূর্তি বিশেষ—অতএব মুখ্য নারায়ণ আপনারই মূর্তিবিশেষ হওয়ায় তাঁর নারায়ণত্ব সিদ্ধ হচ্ছে, কিন্তু  
‘নার’ জীব সমূহের আশ্রয়রূপে কিন্তু গৌণ—এই আশয়ে বলা হচ্ছে—তচ ইতি। অতএব অচিন্ত্য শক্তি  
দ্বারাই সেই বিগ্রহের একই সময়ে সীমাবদ্ধতা ও অসীমতা—জীবের আশ্রয় বলেই যে নারায়ণের সীমা-  
বদ্ধতা তা কিন্তু নয়। [ শ্রীধরের টীকা—আমার অসীম মূর্তি কি করে সসীম জলকে আশ্রয়রূপে গ্রহণ  
করবে? এই উত্তরে—‘তচাপি সত্যঃ’ এই বাক্যের অর্থ—এই জলাদিকে যে আশ্রয় করে থাকে এও  
সত্য। অথবা, পূর্ব প্রকরণে ‘প্রথম পুরুষ’ প্রভৃতি রূপে কৃষ্ণকে স্তব করবার পর সেই প্রকরণচ্ছলে পুনরায়

তাদৃশ শ্রীকৃষ্ণেই এই অবান্তর প্রকরণ শেষ করানো হচ্ছে—হে অধীশ—শ্রীকৃষ্ণকে ‘অধীশ’ বলে সম্মান করা হচ্ছে, কারণ ‘ঈশ্বো’ মহৎস্তো প্রথম পুরুষ, শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং ভগবান् বলে এই প্রথম পুরুষের ‘অধি’ উপরে বিরাজমান। “প্রকৃতির ঈক্ষণকর্তা কারণার্বশায়ী পুরুষ বৈকৃষ্ণপতি ভগবানের প্রথম অবতার”— (ভা০ ২।৬।৪২); এই শ্লোকের স্বামিপাদ কৃত ব্যাখ্যা—যিনি ‘পরম্পর’ পরব্যোমাধিনাথের ‘পুরুষ’ প্রকৃতি প্রবর্তক, যার [লীলা]বিগ্রহ সহস্রশির্ষা ইত্যাদি রূপে বর্ণিত, তিনিই প্রথম অবতার।’ নারায়ণঃ—নার+অয়নঃ, অতঃপর নরায়ণঃ—তৃতীয় পুরুষ ক্ষিরোদশায়ী পুরুষের, তথা দ্বিতীয় পুরুষভেদের অর্থাৎ গর্ভোদশায়ী পুরুষের সমূহ হল ‘নার’ তার সমষ্টিকপট হল মহৎস্তো—অতঃপর এই মহৎস্তোরও ‘অয়ন’ প্রবৃত্তি যাঁর থেকে, তিনিই হলেন মুখ্য নারায়ণ। অতঃপর (১) সর্বদেহিনামাত্মা অসি—আপনি নিখিল (ব্যাষ্টি) জীবের পরমাত্মা—ক্ষিরোদকশায়ী তৃতীয় পুরুষ বলে থাক। তথা (২) অখিললোকসাক্ষী—সমষ্টি জীবের অন্তর্ধামী—গর্ভোদকশায়ী দ্বিতীয় পুরুষ—ব্রহ্মাণ্ডের দীপ্তি। তথা (৩) নরভূজলায়নঃ—‘নর’ বিষ্ণু, ‘নরভূ’ বিষ্ণু থেকে উদ্ভূত তত্ত্ব সমূহ। এই অনুসারে ‘নরভূ সমূহ মহদাদি’ এর সহিত পাঠ হেতু এই জলও বিষ্ণু জাতই, অতঃপর ‘আপঃ নারঃ’ বিষ্ণু সম্বন্ধীয় জল—এইরূপে ‘নরভূজল’ পদের অর্থ হচ্ছে, কারণার্ব—সেই জল আশ্রয়ী প্রথম পুরুষ। নারায়ণভূং নহি—এই তৃতীয়-দ্বিতীয় প্রথম পুরুষরূপ যে নারায়ণ, সেই নারায়ণই যে আপনি কৃষ্ণ, ইহা ন হি—নিশ্চিত হচ্ছে না, কিন্তু প্রথম-দ্বিতীয়-তৃতীয় পুরুষরূপ নারায়ণ আপনার অঙ্গঃ—মূর্তিবিশেষ। আপনি হলেন এদের অঙ্গী। এ সম্বন্ধে শাস্ত্র প্রমাণ—সাহিত্যে “শ্রীকৃষ্ণের বিলাসমূর্তি শ্রীবলরামের কলা মহাবিষ্ণুর পুরুষ নামক তিনটি রূপ আছে—তার মধ্যে প্রথমরূপ মহত্ত্বের স্তো, কারণাক্ষিণী ও প্রকৃতির অন্তর্ধামী। এই তিনটি রূপকে জানলে সংসার মুক্তি পাবে।”—(শ্রীভা০ ২।৭।২৬) “ভূমেং সুরেতৰ” শ্লোকের দ্বিতীয় চরণের “কলয়া সিত কৃষ্ণ” বাক্যের অর্থ এইরূপ হবে, যথা— ইনি কে, যাঁর জাত হওয়ার কথা বলা হয়েছে এই শ্লোকে ?—এরই উভরে—যাতে দেবতাগণ (সাদা কালো বর্ণ সূচক) “সিত কৃষ্ণ কেশ” অর্থাৎ তেজরাশি দেখেছিলেন সও (অর্থাৎ সেই ক্ষিরোদশায়ী বিষ্ণও) যাঁর অংশ সেই তিনিই স্বয়ং জাত অর্থাৎ সর্বাবতারাবতারী স্বয়ং ভগবান् কৃষ্ণই অবতীর্ণ। অতঃপর এখানে কেশ শব্দে ‘তেজরাশি’ অর্থ করার কারণ বলা হচ্ছে—

মোক্ষধর্মের নারায়ণ উপাখ্যানে বর্ণিত আছে—নারদ ভগবানের মধ্যে নানাবর্ণের জ্যোতি বা তেজ দর্শন করেছিলেন—আবার সহস্রনাম ভাষ্যধৃত মহাভারতে শ্রীভগবৎচনে এইরূপ দেখা যায়, যথা— আমার তেজ রাশি যা প্রকাশ পাচ্ছে, তাকে ‘কেশ’ নামে অভিহিত করা হয়—সর্বজ্ঞ মুনিসত্ত্বমগণ তাই আমাকে কেশব বলে অভিহিত করেন, (কেশ আছে যার তিনি কেশব)।” এরূপে প্রথমে (শ্রীভা০ ১।৩।১-৪) শ্লোকে “স্বয়ং ভগবান् শ্রীকৃষ্ণই লোকস্তুর জন্য সর্ব প্রথমে বুদ্ধি আদি ষেড়শ পদাৰ্থ যাতে অংশৰূপে বৰ্তমান সেই কারণার্বশায়ীরূপে প্রথম পুরুষ নামক রূপ ধারণ করলেন।—দ্বিতীয় পুরুষ গর্ভোদশায়ীরূপে গর্ভোদকে শয়ন করলে তার নাভিপদ্ম থেকে ব্রহ্মার জন্ম হয়েছিল। (পূর্বাধ্যায়ে ক্ষিরোদশায়ী অনিরুদ্ধ

তৃতীয় পুরুষের কথা বলা হয়েছে)।—কারণোদশায়ী নারায়ণ থেকে পাতালাদি শ্রীচরণাদি সন্নিবেশক্রমে লোকবিস্তারকারী বিরাটুরূপ প্রপঞ্চ রচনা হয়েছে—এই কারণোদশায়ী নারায়ণ রজাদি অমিশ্র সচিদানন্দ-স্বন বিগ্রহ।—অসংখ্য হস্তপদাদিযুক্ত, অসংখ্য মস্তক এবং মুকুটকুণ্ডল পরিশোভিত এই বিগ্রহ সিদ্ধগণ প্রেমাঞ্জনচ্ছুরিত নয়নে দেখতে পান।” ইত্যাদি শ্লোকে দ্বাবিংশ অবতার বলা হয়েছে এবং এরই মধ্যে সাধারণের সঙ্গে একাকার করে কৃষ্ণকেও গণনা করে (শ্রীভা০ ১।৩।২৮ ‘রামকৃষ্ণবিতি ভূবো’ ইত্যাদি) অপরাধ ভয়ে পুনরায় কৃষ্ণের কথা বিশেষ ভাবে বলা হচ্ছে—অবতার সব পুরুষের কলা অংশ। স্বয়ং ভগবান् কৃষ্ণ সর্ব অবতংস।

অতঃপর উপর্যুক্ত শ্লোকগুলির ব্যাখ্যা করা হচ্ছে, ভগবান्—পরম পুরুষোভ্যম। লোকমিষ্টক্ষয়া—ব্রহ্মাণ্ড সমূহের লোকদের স্থষ্টির জন্য বেদে যাকে পুরুষ বলা হয় সেই পুরুষরূপ প্রকটুরূপে স্বীকার করলেন। সেই রূপটি কেমন? মহদাদিভি সংস্তুতং—এইরূপের অন্তভূত ভাবে মহদাদি তত্ত্ব আছে—প্রমাণ (শ্রীভা০ ৩।৮।১১) “প্রলয়াদিতে তিনি নিজ শরীর মধ্যে ত্রিভুবনস্থ জীববৃন্দের সূক্ষ্মশরীর সকল নিহিত করে অবস্থান করেন।” ষোড়ষকলম্ব—শ্রী-ভূ-কৌর্তি-ইলা-লীলা-কাস্তি-বিশ্বা এই সাত, আর বিমলাদি নয়—মোট ষোল।—এই মুখ্য ষোড়শ শক্তি।—ভক্তি বিবেক। এই ষোড়শকলা যাঁর সেই প্রথম পুরুষের কথা বলা হল। কারণার্বশায়ী পুরুষ অনন্ত ব্রহ্মাণ্ড স্থষ্টি করে প্রত্যেক ব্রহ্মাণ্ডে এক এক মূর্তিতে প্রবেশ করলেন। নিজের স্বর্মজ্জলে অর্ধেক ব্রহ্মাণ্ড পূর্ণ করলেন। এইরূপে প্রথম পুরুষের কথা বলে ১।৩।২ শ্লোকে দ্বিতীয় পুরুষের কথা বলা হচ্ছে, যন্ত্রান্তমি শয়ানস্তু—(অতঃপর সেই কারণার্বশায়ীর দ্বিতীয়বৃহৎ গর্ভোদশায়ী প্রতি ব্রহ্মাণ্ডে প্রবেশ করে সেই ব্রহ্মাণ্ড-গর্ভস্থ নিজস্থষ্টজ্জলে শয়ন করলেন।—শ্রীজীব ক্রমসন্দর্ভ)। এই গর্ভোদশায়ীর নাভিহৃদপদ্ম থেকে ব্রহ্মার জন্ম। এই নাভিহৃদপদ্ম কিরণ? এরই উত্তরে—পরবর্তী শ্লোক ‘যন্ত্রাবয়ব’ ইত্যাদি যন্ত্র—যে নাভিহৃদপদ্মের স্বরূপ হল প্রথম শ্লোকে কথিত কারণার্বশায়ী পুরুষরূপ। তবৈ—‘তং’ সেই পুরুষরূপ ‘বৈ’ প্রসিদ্ধ। বিশুদ্ধং সত্ত্বান্তিম্—বিশুদ্ধ সত্ত্ব নামক স্বরূপ-শক্তির প্রকাশ হেতু সেই পুরুষরূপ শক্তি উচ্ছল।—(শ্রীভা০ ৩।৯।৩) “হে পরমপুরুষ আপনার স্বরূপ হল নির্বিশেষ আনন্দমাত্র ব্রহ্ম।”—বলবৎ পরমানন্দ বলে এই কারণার্বশায়ী বিগ্রহ ‘উর্জিত’ নিরতিশয় বিশুদ্ধ সত্ত্ব। এই কারণার্বশায়ী বিগ্রহের আকার ১।৩।৪ শ্লোকের ‘পশ্চন্ত্যদ’ ইত্যাদি বাক্যে বলা হয়েছে, যথা—সহস্রপাদ ইত্যাদি; ইহা পরমাত্মা সন্দর্ভে প্রকাশিত আছে। কিন্তু (ভা০ ৩।৮।২৪-৩০) শ্লোকে দ্বিতীয়বৃহৎ গর্ভোদশায়ীকে উপলক্ষ্য করে—“বেণুভুজাত্রিপাজ্যেুঃ”, “দোর্দণ্ড সহস্র শাখম্”, “কিরীট সাহস্রহিরণ্যশৃঙ্গম্” ইত্যাদি কথা বলা আছে। কারণার্বশায়ী প্রথম পুরুষের অবতার বলা হচ্ছে—(শ্রীভা০ ১।৩।৬) ‘স এৰ’ দ্বিতীয় পুরুষ গর্ভোদশায়ীই সেই অবতার। অতঃপর এখানেই এই কারণার্বশায়ী প্রথম পুরুষের অবতারী শ্রীভগবানের পরিচয় দেওয়া হচ্ছে—‘এতে চাংশকলা’ ইত্যাদি। ‘এতে’ মৎস কুর্মাদি, চতুঃসন্নরূপ প্রভৃতি অবতারগণ কেহ প্রথম পুরুষের অংশ কেহ কলা—কৃষ্ণ কিন্তু ভগবান্ স্বয়ম্—‘তু’ শব্দ ভিন্ন উপক্রমে। যিনি লোক স্থষ্টির জন্য কারণার্বশায়ী প্রথম পুরুষরূপ ধারণ করলেন তিনি শ্রীকৃষ্ণই। এর মধ্যেও আবার

‘ସ୍ୱର୍ଗ’ ନିଜେଇ—ଦୀପ ଥିକେ ଦୀପବଂ, ପ୍ରତିରୂପ ଭାବେ କିନ୍ତୁ ନାହିଁ । ‘ସ୍ୱର୍ଗ’ ପଦେ ସ୍ଵାମିପାଦତ୍ତ ଏହି ରୂପଟି ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରେଛେ—“ଅଥାହମଶଭାଗେନ” (ଶ୍ରୀଭାବ ୧୦।୨।୯) ଶ୍ଲୋକର ବ୍ୟାଖ୍ୟାଯ, ସଥା ‘ଅଂଶେନ’ ପୁରୁଷ ରୂପେ ‘ଭାଗେ’ ମାଯାର ପ୍ରତି ଉନ୍ନତି ଯାର ମେହି ରୂପେ’—ଅର୍ଥାତ୍ ‘ମର୍ବଥା ପରିପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ’ ଏହି ରୂପଟି ବକ୍ରବ୍ୟ । ଶ୍ରୀବନ୍ଦୁଦେବତ୍ତ ବଲେଛେ—“କୃଷ୍ଣାଂଶ ପୁରୁଷେର ଅଂଶ ମାଯାର ଗୁଣେର ଅଂଶ ପରମାଗୁମାତ୍ର ଲେଶେର ଦ୍ୱାରା ଏହି ଜଗତେର ଉତ୍ସପତ୍ର ପ୍ରଭୃତି ହୁଏ ।” ସଥା ବ୍ରନ୍ଦାଶଂହିତାଯ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନେବେ—“ସେ ମହାବିଷ୍ଣୁର ଲୋମକୃପ ଥିକେ ଆବିଭୁତ ବ୍ରନ୍ଦାଶାଧିପତି ବ୍ରନ୍ଦା-ବିଷ୍ଣୁ ଓ ଶିବ ଯାର ଏକ ନିଶ୍ଚାମକାଳ ମାତ୍ର ପ୍ରକଟରୂପେ ବିରାଜମାନ ଥାକେନ, ମେହି ମହାବିଷ୍ଣୁ ଯାର କଳା ବିଶେଷ, ମେହି ଆଦିପୁରୁଷ ଗୋବିନ୍ଦକେ ଭଜନ କରି ।”

ଅତେବ ମୁନ୍ଦର ବଳା ହେଯେଛେ,—‘ନାରାୟଣୋହିଙ୍ଗମ’ ଇତି । ଅର୍ଥାତ୍ ଏହି ପ୍ରଥମ, ବିତୀଯ, ତୃତୀୟ ପୁରୁଷ-ରୂପ ନାରାୟଣ ଆପନାରଟି ଅଙ୍ଗ । ଏହି ବ୍ରଜବନେଇ ତୋ ଦେଖା ଗେଲ—“କୃଷ୍ଣପୁରୁଷଭୂତ ବଂସଗଣ ଓ ବାଲକ ମକଳ ବ୍ରନ୍ଦାର ଚୋଥେର ସାମନେଇ ତେଜକ୍ଷଣାଂ ପ୍ରକାଶ ପେତେ ଲାଗଲ—ଶ୍ରୀମଦ୍ଭଗବତ ପୀତକୋଶେର ବସନ୍ଧାରୀ, ଚତୁର୍ବୁଜ ଇତ୍ୟାଦି ରୂପେ ।”—(ଶ୍ରୀଭାବ ୧୦।୧୩।୪୬) । ପୂର୍ବପକ୍ଷ, ଆଚ୍ଛା ମାଯିକଜଳାନ୍ତଃପାତେର ଦ୍ୱାରା ଆମାର ମେହି ପୁରୁଷ ରୂପ ଅଙ୍ଗଓ ଜଗତେରଇ ମତୋ ମାଯିକ ହେବେ ନା କି ? ଏଇ ଉତ୍ତରେ, ନିଶ୍ଚଯଇ ନା, ନିଶ୍ଚଯଇ ନା—ଆପନାର ମେହି ଅଙ୍ଗ ନିଶ୍ଚଯଇ ନତ୍ୟ, ମାଯିକ ନାହିଁ । ଏଥାନେ ସମ୍ଭାବନାଯ ‘ଅପି’—ଏହି ସମ୍ଭାବିତ, ଏରୂପ ଅର୍ଥ ॥ ଜୀ ୦ ୧୪ ॥

୧୪ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ୱନାଥ ଟୀକା ୧୦ : ତର୍ହି ଅଂ ନାରାୟଣଶ୍ଶ ପୁତ୍ରଃ ଶ୍ରାନ୍ତେନ ମମ କିଂ ତତ୍ରାହ—ନାରାୟଣଶ୍ଶଃ ନ ହୀତି କାକା ନାରାୟଣୋ ଭବନ୍ତେବେତ୍ତର୍ଥଃ । ହେ ଅଧୀଶ ଈଶାନାମପ୍ୟଧିପତେ, “ବିଷ୍ଣୁଭ୍ୟାହମିଦଃ କୃତ୍ସମେକାଂଶେନ ହିତୋ ଜଗ” ଦିତି ହରକ୍ତ୍ତେଃ ସର୍ବଦେହିନାମାତ୍ୟାସି ଆତ୍ମହାଦେବାଖିଲଲୋକମାକ୍ଷୀ ଚ ସଚ ନାରାୟଣୋ ଜୀବମାତ୍ରାନ୍ତର୍ଧାମିହାଦାଆ ମାକ୍ଷୀଚେତ୍ୟତ୍ସ୍ତଦେକାଂଶ ଏବ ମୋହିବଗମ୍ୟତେ ଇତି ହମେବ ସ ଇତ୍ୟର୍ଥଃ । ନମ୍ବୁ ବ୍ରନ୍ଦାନ୍ତଃ କୃଷ୍ଣବର୍ଣ୍ଣାଂ କୃଷ୍ଣନାମା ବୃଦ୍ଧାବନନ୍ତଃ । ମହୁ ନାରଶଦ୍ଵୋତ୍ତଜଳଶ୍ଶହନ୍ତାରାୟଣନାମେତ୍ୟତଃ । କଥମହମେବ ସ ଇତି ତତ୍ରାହ—ନରଭୂଜ-ଲାଯନାଂ “ଆପୋ ନାରା ଇତି ପ୍ରୋକ୍ତା ଆପୋ ବୈ ନରମୂନବଃ । ଅଯନଂ ତମ୍ଭ ତାଃ ପୂର୍ବଃ ତେନ ନାରାୟଣଃ ସ୍ମତଃ” ଇତି ନିରକ୍ତେ ନରୋତ୍ତୁତଜଳବର୍ତ୍ତିଭାବେ ନାରାୟଣଃ ସ ତବାଙ୍ଗଃ ହଦଂଶହାଦିତି ଭାବଃ । ଅତସ୍ତ୍ରକୁଞ୍ଜିଗତୋହିପ୍ୟହଃ ତ୍ର୍ୟକୁଞ୍ଜିଗତଏବ । କିଞ୍ଚ ସ୍ଵେଚ୍ଛାମୟନ୍ତ ନତୁ ଭୂତମଯନ୍ତେତ୍ୟକ୍ତ୍ୟା ତବ ବାଲବପୁର୍ବାହୁଦେବପୁର୍ଣ୍ଣ ମଚିଦାନନ୍ଦମଯନ୍ତେନେବ ବର୍ଣ୍ଣିତଃ, ତଥା ତଚ୍ଚାପ୍ୟଙ୍ଗଃ ନାରାୟଣାଖ୍ୟଃ ସତ୍ୟଃ ସର୍ବକାଳଦେଶବର୍ତ୍ତି ଶୁଦ୍ଧସତ୍ୟାତ୍ମାତ୍ମମେବ ନତୁ ବୈରାଜସ୍ଵରପମିବ ମାଯା ମାଯିକମିତ୍ୟର୍ଥଃ । ଚକାରଦତ୍ତଦପି ମନ୍ତ୍ରକୃଷ୍ଣାତ୍ମଙ୍ଗଃ ସତ୍ୟମ ॥ ବି ୦ ୧୪ ॥

୧୪ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ୱନାଥ ଟୀକାନ୍ତୁବାଦ ୧୦ : ହେ ବ୍ରନ୍ଦା, ଆପନି ଥା ବଲଲେନ, ତାତେ ବୁଝା ଯାଚେ, ଆପନି ନାରାୟଣେର ପୁତ୍ର—ଆଚ୍ଛା ତାତେ ଆମାର କି ବଲୁନ ତୋ । ଏଇ ଉତ୍ତରେ, ନାରାୟଣଶ୍ଶଃ ନ ହି—ଆପନି କି ନାରାୟଣ ନନ ? ଅର୍ଥାତ୍ ଆପନି ନିଶ୍ଚଯଇ ନାରାୟଣ । ହେ ଅଧୀଶ—ହେ ଈଶ୍ଵର, ମକଳେର ଅଧିପତି । “ହେ ଅଞ୍ଜନ, ଆମି ଏକଂଶେ ଏହି ସମ୍ଭାବ ଜଗବେବେ ଅବହିତ” — (ଗୀ ୦ ୧୦ ୪୨) ।—ଏହି ଉତ୍ତି ଅନୁମାରେ ଆପନି ସର୍ବ-ଦେହିନାମାତ୍ୟାହ୍ସି—ଆପନି ନିଖିଲ ଜୀବେର ପରମାଆ ଏବଂ ପରମାଆ ହେତୁ ଆପନି ଅଖିଲ ଲୋକ-ମାକ୍ଷୀ—ମେହି ନାରାୟଣ ଓ ଜୀବମାତ୍ରେ ଅନ୍ତର୍ଧାମୀ ହେତୁ ଅଖିଲ ଲୋକ ‘ଆଜ୍ଞା’ ମାକ୍ଷୀ, ଏହିରୂପେ ମେହି ନାରାୟଣ ଆପନାର ଏକଂଶଇ, ଏରୂପ ବୁଝା ଯାଚେ—ଏହିରୂପେ ଆପନିହି ମେହି ନାରାୟଣ । ଶ୍ରୀଧର—“ନାରାୟଣମେ

১৫। তচেজ্জলস্থং তব সজ্জগদ্বপুঃ কিং মে ন দৃষ্টং ভগবৎস্তদৈব ।

কিংবা সুদৃষ্টং হদি মে তদৈব কিং নো সপত্নেব পুনব্যুদ্ধিঃ ॥

১৫। অন্বয়ঃ [হে] ভগবন् তব সজ্জগদ্বপুঃ (জগদাশ্রয়ভূতঃ শরীর) জলস্থং চে তদৈব কিং মে ন দৃষ্টঃ কিং বা তদৈব মে হদি সুদৃষ্টং সপত্নেব (তৎক্ষণাদেব) কিং পুনঃ নো ব্যুদ্ধিঃ (তব বপুঃ দৃষ্টঃ বভূব) ।

১৫। মূলানুবাদঃ আচ্ছা তাই যদি হয়, তবে এই শুন্দসন্ত্বাত্মক বপু কি করে প্রাকৃত জলে সীমিত হয়ে থাকা সন্ত্বব ? এরই উত্তরে—] আপনার সেই গর্ভেদশায়ী নারায়ণ বপু বর্তমান জগতের জলস্থই যদি হয় তবে হে ভগবন् আমি খুজে পেলাম না কেন ? আবার ধ্যান মগ্ন হয়ে তখনই সঙ্গে সঙ্গে হৃদয় মধ্যে কি করেই বা সচিদানন্দঘনরূপে দেখতে পেলাম, আবার সেই হৃদয় মধ্যেও পুনরায় কেনই বা দেখতে পেলাম না। (অতএব বুঝা যাচ্ছে—আপনার যোগমায়ার অবরণ-প্রকাশের দ্বারা দৃশ্য-অন্দশ্য হন) ।

জ্ঞানাসীতি স্বমেব নারায়ণ”—অয় ধাতু থেকে অয়ন্শব্দ নিপৰ—অয়ন্শব্দে জ্ঞানী বা দেখা। অথিল লোকের ত্রৈকালিক কর্মের জ্ঞান বা দেখা যাব দ্বারা হয় অর্থাৎ যিনি অথিল লোকসাক্ষী, তিনিই নারায়ণ। আচ্ছা বৃক্ষন्, আমি বৃন্দাবনবাসী কৃষ্ণবর্ণ বলে নাম ধরি কৃষ্ণ, আর যাকে নারায়ণ বলছেন, তিনি তো ‘নার’ শব্দে উক্ত জল-বাসী বলে নাম ধরেণ নারায়ণ—তাহলে কি করে আগমিই সেই নারায়ণ হলাম ? এরই উত্তরে, নরভূজলায়নাং—‘নারায়ণ’ পদের নিরুক্তি—নার+অয়ন। ‘নার’ জীব সমূহ ও জল। ‘অয়ন’ আশ্রয়। জীব সমূহ ও জল যার আশ্রয় তিনিই নারায়ণ। এই নিরুক্তি অনুসারে—‘নরভূ’ নর থেকে উদ্ভৃত অর্থাৎ জীব ও জলের ভিতরে থাকা হেতু যিনি নারায়ণ (প্রথম দ্বিতীয়-তৃতীয় পুরুষ) তিনি অংশ হওয়া হেতু আপনার অঙ্গ। অতএব সেই নারায়ণের কুক্ষিগত হওয়া হেতু আমি বৃক্ষা আপনারই কুক্ষিগত। আরও “আপনি স্বেচ্ছাময় বটে কিন্তু ভূতময় নন”—(ত্রিভাৰ্তা ১০।১২।২) শ্লোকে আপনার বালকৃষ্ণ শরীর এবং অমংখ্য বাস্তবে শরীর সচিদানন্দরূপে যে বর্ণিত হয়েছে, ঠিক সেইরূপই তচাপি—(প্রথম-দ্বিতীয়-তৃতীয় পুরুষ) নারায়ণ নামক অঙ্গ সত্যং—সর্বকালদেশবর্তী শুন্দ সন্ত্বাত্মকই বৈরাজস্বরূপের মতো মায়য়া—মায়িক নয়। (তৎস্তু) ‘চ’ অন্তস্বরূপও অর্থাৎ মৎস্ত কূর্মাদি অঙ্গও সত্য ॥ খি ১৪ ॥

১৫। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকাঃ সন্ত্বাবনামেব দর্শয়তি—তচেদিতি। তত্ত্ব সং পারমার্থিক-সত্যমেব বপুজ্জলস্থঞ্জেং, তত এব জগদিতি জগদাত্মকঞ্জেং, তত্ত্বদা কিং ময়া সমষ্টি জীবত্যা সর্বজগদাত্মকত্বেনাপি ন দৃষ্টম ? তথা কিং বা হদি তৃতীয়োক্তানুমারেণৈব দৃঢ়মাধিষ্ঠোগ বিরুচ্ছবোধেন ময়া স্বস্তুষ্টু ‘নাতপৰং পরম যন্তবতঃ স্বরূপম’ (ত্রিভাৰ্তা ৩।১।৩) ইত্যাদি-তত্ত্ব-মহত্ত্বানুমারতঃ সচিদানন্দঘনত্বেন দৃষ্টম ? বা-শব্দস্থান্বয়ং, পুনশ্চ কিংবা বহিব্রত্তৈ সত্যাঃ নো ব্যুদ্ধীতি ॥ জী ১৫ ॥

১৫। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদঃ ‘এরূপ যদি হয়’ এইরূপ সংশয় বিতর্ক দেখান হচ্ছে, তৎ চে ইতি । তব তৎ—আপনার সেই পারমার্থিক সত্য অর্থাৎ সর্বদেশকালবর্তী শুন্দসন্ত্বাত্মক বপুই

১৬। অন্ত্রে মায়াধমনাবতারে হস্ত প্রপঞ্চ বহিঃস্ফুটিত্ব ।

কৃৎস্তু চান্তুর্জষ্টরে জনন্যা মায়াত্মের প্রকটীকৃতং তে ॥

১৬। অন্ত্রঃ [হে] মায়াধমন (মায়ানাশন) অন্ত্রে অবতারে বহিঃস্ফুটিত্ব হি অস্ত কৃৎস্তু প্রপঞ্চ (নিখিল জগতঃ) তে অন্তুর্জষ্টরে জনন্যাঃ (যশোদায়াঃ) [প্রদর্শনেন] মায়াত্মঃ (মায়াবৈভবঃ) এব প্রকটীকৃতং ।

১৬। মূলানুবাদঃ হে মায়া উপশমকারী ! বাইরে এই স্পষ্ট প্রকাশমান জগৎই সাকলে নিজ উদ্দেশ্যে মাকে দেখাবার জন্য আপনি তাঁর প্রতি মায়িক ভাব প্রকাশ করেছিলেন ।

জলেও অবস্থিত হয়ে থাকে স্তুতরাঃ জগৎ—জগদাত্মকই হয়, তা হলে তখন আমি ব্রহ্ম। সমষ্টি জীবস্তুরপে সর্বজগদাত্মক হলেও আমার দ্বারা দৃষ্ট হলেন না কেন ? আর কেনই বা দৃঢ় সমাধি যোগে বিচ্ছিন্নভাবে প্রাতুর্ভূত জ্ঞান আমার দ্বারা হৃদয় মধ্যে স্থৃত হলেন ? ‘স্তু’ স্থৃত ভাবে । (শ্রীভা০ ওঠাও) শ্লোকে উক্ত আছে, “ব্রহ্মা পিতা গর্ভোদশায়ীকে স্তুব করছেন—হে পরম ! আপনার যে নির্বিশেষ আনন্দমাত্র স্বরূপ ব্রহ্ম, তা আপনার এই রূপই, ব্রহ্ম কিন্তু আপনার এইরূপ নয় ।” এই শ্লোকে আমার উক্তি অনুসারে ‘স্থৃত দৃষ্ট হল’ কথার অর্থ হল সচিদানন্দস্তুরপে দৃষ্ট হলেন । বা—শব্দের সহিত অন্ত করে অর্থ এরূপ আসে—পুনরায় কেনই বা বাহুজ্ঞান ফিরে এলে এই বিশেষ দর্শনটি হল না ॥ জী০ ১৫ ॥

১৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ নহু নারায়ণস্তুরপং তদ্যদি শুন্দসত্ত্বাত্মকঃ তর্হি প্রাক্তে গর্ভোদ এব পরিচ্ছিন্নং কৃতঃ সদা দৃশ্যতে নহি সর্বব্যাপকস্তু তস্তু গর্ভোদমা প্রপরিচ্ছেদঃ সন্তবেৎ তত্ত্ব তস্তু তজ্জলস্তুমেব ন নিয়মিত্যাহ—তৎ নারায়ণাখ্যং বপুস্তুব সজ্জগৎ সৎ বর্তমানং জগৎ যত্র তৎ জলস্তুমেব চেৎ তর্হি তদৈব কমলনালমার্গেণান্তঃ প্রবিশ্য সম্বৎসরশতং বিচ্ছিন্নতাপি ময়া হে ভগবন্নবিচ্ছিন্নযোগমাত্রৈশ্বর্যং কিং ন দৃষ্টম্ । নহু তত্ত্ব জলএব স্থিতং দ্বয়া স্তুতানালদৃষ্টমিতি চেৎ তদা ত্বাঃ ধ্যায়তা ময়া তদৈব হস্তাপি স্থৃত কিংবা দৃষ্টম্ । তৎক্ষণএব তত্ত্বাপি কিং পুনর্ব্যদর্শীত্যত স্তুতপুস্তুব জলস্তুমেব পরিচ্ছিন্নমপি অচিন্ত্যশক্ত্যা স্বকুক্ষিগতীকৃত-জগৎকস্তুমেব সর্বব্যৌরূপ দেশে কালেচ বর্তমানমেবাপি তদীয়যোগমায়য়া আবরণ প্রকাশাভ্যামেব দৃশ্যতে ন দৃশ্যতে চেত্যবগতম্ ॥ বি০ ১৫ ॥

১৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, আচ্ছা নারায়ণস্তুরপ সেই গর্ভোদশায়ী পুরুষ যদি শুন্দসত্ত্বাত্মক হন তবে প্রাক্ত গর্ভোদকেই সীমাবদ্ধ হয়ে কি করে সদা দৃষ্ট হতে পারেন ? এরই উত্তরে, সর্বব্যাপক সেই নারায়ণ স্তুরপের গর্ভোদমাত্র সীমার মধ্যে থাকা সন্তুব নয়—তার সেই জলের মধ্যে থাকাটা কোন নিয়মে নয় । এই আশয়ে বলা হচ্ছে—আপনার সেই গর্ভোদশায়ীরূপ নারায়ণ বপু বর্তমান জগতের জলস্তুই যদি হয়, তবে তারই কমলনাল-পথে ভিতরে প্রবেশ করে একশ বৎসর ধরে খুঁজেও হে ভগবন্ন অর্থাত অচিন্ত্য যোগমায়া এশ্বর্যশালি ! তাঁকে দেখতে পেলাম না কেন ? যদি বলেন তথাকার জলেই ছিলাম, কিন্তু আপনি অজ্ঞানবশে দেখতে পান নি—এর উত্তরে, তবে ধ্যানমগ্ন হয়ে আমি তখনই সঙ্গে সঙ্গে হৃদয় মধ্যে স্থৃতভাবে কি করে দেখলাম, আবার সেখানেই পুনরায় দেখতেও বা পেলাম না কেন ? অতএব বুঝা

যাচ্ছে আপনার বপু জলের মধ্যে থাকা হেতু সৌমাবন্ধ হলেও অচিন্ত্য শক্তিতে নিজ কুক্ষিতে জগৎ ধারণ করায় অসীমগু—সর্বত্রই দেশে এবং কালে অবশ্য বর্তমান থাকলেও আপনার যোগমায়া কর্তৃ'ক আবরণ ও প্রকাশ দ্বারা দৃশ্য ও অদৃশ্য হয়ে থাকেন ॥ বি০ ১৫ ॥

১৬। **শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকা**ঃ অত্সন্দপি তবাঙ্গং ন জলাত্মায়ং, নাপি জগদিতি নিশ্চিতং, তত্ত্ব হমেব দৃষ্টান্ত ইতি ব্যাজেন পুনঃ শ্রীকৃষ্ণবিগ্রহমেব পরমতত্ত্বপদ্ধেন সাধয়তি—অত্রেবেতি ত্রিভিঃ । 'মায়াধমনাবতারঃ' ইতি তৎসম্বন্ধমাত্রং ন মোচ্যম্, অধাদীনামপি তৎসম্বন্ধাপাকরণদৃষ্টেরিতি ভাবঃ । তচ যুক্তং, স্বয়ং ভগবত্তেন পরাংপরাং । তথা চৈকাদশে (১৫।১৬)—'নারায়ণে তুরীয়াখ্যে ভগবচ্ছব্দ-শব্দিতে' ইত্যত্র ব্যাখ্যাতং তৈরেব—'বিরাড়, হিরণ্যগর্ভ' কারণং চেত্যপাদয়ঃ । ঈশ্বস্ত যত্রিভিহীনঃ তুরীয়ং তৎ পদং বিদ্যঃ ॥' (শ্রীগা০ দী) ইতি । অস্য বহিঃস্ফুটস্ত প্রপঞ্চস্ত নিজান্তর্জঠে জন্মত্বান্তঃ প্রতি দর্শনেনেতার্থঃ । মায়াত্ম পূর্বোক্তং যত্নদীয়জলাদি প্রপঞ্চাশ্রয়ত্বস্ত মায়িকত্বং তদেব ব্যক্তীকৃতম্ । যদ্বা, বিশেষেণ তাৎপর্যং জগদিদং বহিরেব স্ফুটং, নান্তরিত্যস্তার্থস্তেতি, 'অথেইমুষ্টেব মর্মার্দিকস্ত, যঃ কশচনোৎপত্তিক আত্মাযোগঃ' (শ্রীভা০ ১০।৮।৪০) ইতি তৈরেব স্বাভাবিকাচিন্ত্য শক্তিমন্ত্র-পরিচ্ছেদাপরিচ্ছেদনির্ণয়াৎ দেবমায়াত্বস্ত পরিহারস্থান । শ্রীশুকেন 'ন চান্তর্ব বহিষ্ঠস্ত' (শ্রীভা০ ১০।৯।১৩) ইত্যাদিনা তাদৃশহ-নির্ণয়াৎ জগতঃ স্বভাবিকমেব স্বাশ্রয়কর্তং ন সন্তবতীতি ভাবঃ ॥ জী০ ১৬ ॥

১৬। **শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদ**ঃ অতএব আপনার সেই কারণার্থবশায়ী আদি আপনার অঙ্গ জল-অন্তঃপাতি নয়,—জগৎ-অন্তঃপাতিও নয়, ইহা নিশ্চিত । এ সম্বন্ধে আপনি নিজেই দৃষ্টান্ত—এই কথাছলে পুনরায় শ্রীবিগ্রহকেই পরমতত্ত্বপে স্থাপন করা হচ্ছে—অত্রেব ইতি তিনটি শ্লোকে । মায়াধমনাবতার—হে মায়ানাশক অবতার ! আপনার মায়া সম্বন্ধমাত্রও অসহ । অঘাতিন্দু মায়াসম্বন্ধ দুরিভূতকরণ দৃষ্ট হওয়া হেতু, একুপ বলা হল—একুপ ভাব । (কৃষ্ণস্তে বধের পর অঘাতুর আকাশে জ্যোতিরূপে অর্থাৎ মায়ামুক্তরূপে দৃষ্ট হয়েছিল, পরে সেই জ্যোতি কৃষ্ণাঙ্গে প্রবেশ করে গেল ।) ইহা যুক্তিযুক্তই বটে, কারণ কৃষ্ণ স্বয়ং ভগবান् পরাংপর তত্ত্ব । আরও, একাদশেও একুপই দেখা যায়, যথা—শ্রীভা০ ১১।১৫।১৬) শ্লোকে “নারায়ণে তুরীয়াখ্যে” অর্থাৎ “যিনি ষষ্ঠৈশ্বর্যপূর্ণ ‘তুরিয়’ নামক নারায়ণ-রূপী” ইত্যাদি বাক্যের শ্রীধরস্বামি ব্যাখ্যা করলেন—ঈশ্বরের যে বিরাট, হিরণ্যগর্ভ এবং কারণ, এই তিন উপাধিশৃঙ্খলাতা, একে ঈশ্বরের তুরীয়পদ বলে জানবে ।” ‘ইত্যেবং’ এইরূপে নারায়ণেরই তুরিয়তা ষষ্ঠৈশ্বর্য-বস্তা । শ্রীধরের এই বাক্যের অর্থ শ্রীবিশ্বনাথ এইরূপ করেছেন, যথা—বিরাট' স্ফুল, 'হিরণ্যগর্ভ' সূক্ষ্ম—এই কার্যদ্বয় উপাধি নয় এবং 'কারণং' মায়াও উপাধি নয়, কিন্তু 'তুরিয়' সচিদানন্দ বস্তু যাঁর 'আখ্যা' আকার অগম্য, সেই নারায়ণ ; তাতে ইত্যাদি । অস্ত ইত্যাদি—এই বাইরের সমস্ত দৃশ্য জগতের জনন্যাঃ—মায়ের চোখে নিজ পেটের মধ্যে প্রদর্শনের দ্বারা উহার মায়াত্বমেব—মায়াময়ত্বই প্রকাশ করা হল । 'মায়াত্ম'—যেমন না-কি পূর্বোক্ত তদীয় জলাদিকে, অতএব বিশ্ব সংসারকে আশ্রয় করে থাকার ভাবের মায়িকতা । [কৃষ্ণ মাকে বাইরে পরিদৃশ্যমান জগৎটাকেই সমগ্রভাবে তাঁর উদ্দৰ মধ্যে অবস্থিত দেখালেন,

১৭। যন্ত কুক্ষাবিদং সর্বং সাঞ্চং ভাতি যথা তথা ।  
তৎ ত্বয়পীহ তৎ সর্বং কিমিদং মায়া বিনা ॥

১৭। অহং যন্ত কুক্ষে সাঞ্চং (ত্বয়া সহিতং) ইদং সর্বং যথা ভাতি তৎ সর্বং ইহ অপি ত্বয় মায়া বিনা কিম (তব মায়া বৈভবং বিনা কি ত্বয়ি ঘটেত ?) ।

১৭। শূলানুবাদঃ [বাইরের বিশ্বই কুক্ষিতে প্রতিবিস্তি হচ্ছিল—এর মধ্যে মায়ার স্থান কোথায় ? এরই উত্তরে—]

যশোমার বিশ্বরূপ দর্শনকালে আপনার কুক্ষিতে যেমন আপনা সহ এই বিশ্ব নয়ন-গোচর হচ্ছিল, তেমনই হচ্ছিল বহির্দেশেও । দুই-এর মধ্যে ভিন্নতা কিছু ছিল না । মায়া বিনা এ কি করে হতে পারে ? দর্পনে দর্পন প্রতিবিস্তি হতে পারে কি ? অতএব একে মায়ার বৈভবই বলতে হয় ।

বাইরে বর্তমান থাকা কালেই—এই যে ভিতরে দেখানো, ইহা মায়ের প্রতি তাঁর মায়াই ।—শ্রীজীব বৃং ক্রং সন্দর্ভ ।] অথবা, এই জগতের বাইরে অবস্থিতিটাই স্পষ্ট, কৃষের উদর মধ্যে অবস্থিতি স্পষ্ট নয় । উদর মধ্যে অবস্থিতির এইরূপ সিদ্ধান্ত করা হচ্ছে—(শ্রীভা০ ১০।৮।৪০) শ্লোকে দেখান হয়েছে, মা যশোদা কৃষের উদর মধ্যে বিশ্বদর্শন করে তর্ক করছেন—এ কি স্বপ্ন, না শ্রীভগবৎ মায়া, না এ কৃষের অচিন্ত্য শক্তিরই কোনও খেলা—এই খানেই তর্কের সমাপ্তি হল অর্থাৎ মা যশোদা কৃষের অচিন্ত্য শক্তিকেই কারণ বলে নির্ণয় করলেন । এবং একই সময়ে সীমিত ও অসীমিত হওয়া হেতু যে দেবমায়া সিদ্ধান্ততা পরিহার করলেন । শ্রীশুকদেব (শ্রীভা০ ১০।৯।১৩) শ্লোকের “কৃষের অন্তর নেই ও তদ্বিপরীত বাইরও নেই”—ইত্যাদি কথায় কৃষের সর্বদেশ ব্যাপকত বিভুতা নির্ণয় করে রাখা হেতু জগতের পক্ষে ইহা স্বাভাবিকই যে উহাতে বিভু কৃষের আশ্রয় ঘোগ্যতা সন্তুষ্ট না ॥ জী০ ১৬ ॥

১৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকা ৎ নহু যন্ত্যেব জগতোইন্দ্রিয়েনি জলে তদ্বপুঃ স্থিতং তদেব জগত্কুক্ষে তিষ্ঠতীত্যসন্দতং । নহি গৃহস্ত্রবর্ত্তিনি ঘটে তদেব গৃহং তিষ্ঠেদিত্যতঃ শুক্রমন্ত্রাত্মক-বপুষি তস্মীন্মান্মায়িকাদন্তদমায়িকমন্ত্রদেব বা জগত্বেদিত্যবসীয়তে । এবং সতি ন তঃ মৎকুক্ষিগত ইত্যাশঙ্ক্য কুক্ষিগতস্ত জগতো বহিষ্ঠজগদৈক্যং বদন্নেব মায়িকত্বং প্রতিপাদয়তি দ্বাভ্যাম । অত্বেবেতি হে মায়াধমন, মায়োপশমক, অন্ত বহিষ্ফুটস্যেব প্রপঞ্চস্তু কৃৎমন্ত্রাপি অন্তর্জাঠে প্রদর্শনয়েতি শেষঃ । জনন্যাঃ জননীঃ শ্রীযশোদাঃ প্রতীত্যর্থঃ । মায়াত্মং মায়িকত্বং অতো দুষ্টক্ষেত্রে ত্বদ্বপুজ্গদন্ত্রবর্ত্ত্যপি সর্বজগদ্ব্যাপকং যুগপদেত্বেতি ধ্বনিঃ । তেন চ সাক্ষাত্কৃত্বাপি কুক্ষিগতোইহমধুনাপিবর্ত্তে ইতি সাক্ষাত্কৃত্যুক্তবিনিঃ ॥ বি০ ১৬ ॥

১৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ যে জগৎ মধ্যের জলে নারায়ণ বপু অবস্থিত সেই জগৎই আবার উহারই উদরে অবস্থিত—ইহা অসঙ্গত কথা,—গৃহের ভিতরকার ঘটে সেই গৃহ অবস্থিত হতে পারে না । অতএব সেই শুক্রমন্ত্রাত্মক নারায়ণ বপুতে দৃশ্যমান এই মায়িক জগৎ অতিরিক্ত অপর অমায়িক জগৎ-ই

বা অবস্থিত, এইরূপ নিশ্চয় হলে হে ব্রহ্মা ! তুমি আমার কুক্ষিগত এ কথা মানা যায় না—এইরূপ পূর্ব-পক্ষ আশঙ্কা করে ব্রহ্মা কুক্ষিগত জগতের এবং বাইরের জগতের এক্য বলবার জন্ম কুক্ষিগত জগতেরও মায়িক স্থাপন করছেন—তাইটি শ্লোকে অত্য ইতি । হে মায়াধামন্ত্র—হে মায়া উপশম গারি ! এই বইরে স্পষ্ট প্রকাশমান জগৎই সাকলে নিজ উদ্বৰ মধ্যে মাকে দেখাবার জন্ম, জনন্ত্যাঃ-জননী যশোদার প্রতি মায়াভ্রম্ভ—মায়িকভাব প্রকাশ করেছিলেন—অতএব দুষ্টক যোগমায়ার প্রভাবেই আপনার সেই বপু যুগ-পংশই এই জগৎ-অন্তর্বর্তী হয়েও সর্বজগৎ ব্যাপে অবস্থিত রয়েছে—এইরূপ অন্তুত ব্যাপার সন্তুষ্টিত, অতএব আমি ব্রহ্মা সাক্ষাত আপনার কুক্ষিগত হয়েও অধুনাও আমি আপনার কুক্ষিগত হয়ে অবস্থিত—এইরূপে সাক্ষাত আপনিই আমার মাতা এইরূপ ধ্বনির ধ্বনি ॥ বি ০ ১৬ ॥

১১। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎঃ তদেবোপপাদয়তি—যদ্যেতি । যদ্য সাবরণ্ম্ব ব্রহ্মাণ্ডে কুক্ষাবিদং সর্বং সাত্ত্বং তৎসহিতং ভাতি, তদ্বৃক্ষাণ্ডমিহ এতদ্রপে হ্যাপি ভাতি, তত্ত্বাদ্বৃক্ষকহান্ত্যায়া বিনা তদিদং কিং সন্তুষ্টিতি ? তেন তৎসম্বন্ধাভাবাঃ ন সন্তুষ্টত্যেবত্যর্থঃ । তত্ত্বাত্ত নেদঃ হন্তির পারমার্থিকং সং ইতি ভাবঃ ॥ জী ০ ১৭ ॥

১১। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকান্তুবাদঃ পূর্ব শ্লোকে যা বলা হয়েছে, তাই যুক্তি- দ্বারা সমর্থন করা হচ্ছে—যদ্য ইতি । যদ্য—সাবরণ ব্রহ্মাণ্ডের কুক্ষিতে অর্থাত ভিতরে, ইদং সর্বসাত্ত্বং—আপনার সহিত এই বিশ্ব সংসার সব কিছু প্রকাশ পাচ্ছে—ইহ—এই শ্রামণুর ছোট শিশুরূপ আপনার ভিতরেও এই ব্রহ্মাণ্ড প্রকাশ পাচ্ছে—স্মৃতরাঃ দুষ্টক হওয়া হেতু আপনার মায়া বিনা ইহা কি করে সন্তুষ্ট হতে পারে ! অর্থাত অতএব আপনার সম্বন্ধ অভাবে ইহা কোন প্রকারেই সন্তুষ্ট হতে পারে না । স্মৃতরাঃ সিদ্ধান্ত হচ্ছে, এই বিশ্ব সংসার আপনার মতো পারমার্থিক অস্তিত্ব নয় ॥ জী ০ ১৭ ॥

১১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কুক্ষিস্ত বহিষ্ঠরোজ্গতোরনয়োঃ সর্ববৈবাভেদাদেবেক্যঃ এক্যাদেব কুক্ষিস্ত মায়িকস্তমবধারিতমিত্যাহ—যদ্য তব কুক্ষে ইদং বিশ্বং যথা ভাতি তথৈব ইহ বহিরপি স্থিতং বিশ্বং ভাতি । নহু বহিঃস্থিতস্ত বিশ্বস্ত কুক্ষে প্রতিবিশ্ব এবায়ং তত্ত্বাদ্বৃক্ষ তৎসহিতমেব । নহি দর্পণে দর্পণে দৃশ্যতে ইতি ভাবঃ । তেন বহিঃস্থিতং মায়িকমেব বিশ্বং তৎকুক্ষে দৃষ্টম্ । ভয়ীতি, যথা কুক্ষিস্তং বিশ্বং হন্তিরণক-মিত্যর্থঃ । তত্ত্বাদ্বৈলক্ষণ্যগন্ধস্তাপ্যভাবাঃ ইদং জর্জরগতং বিশ্বং কিং মায়য়া বিনা অপিতু মায়িকমেব । অত্যজ্ঞনত্বাত্তবো মদভুতবশ্চ প্রমাণমতো মায়িক জগন্মধ্যবর্ত্যহং তৎকুক্ষিগত এব ভবামীতি মুহূর্বিজ্ঞাপ্যসে উৎক্ষেপণং গর্ভগতস্ত্রেত্যাদ্যতঃ ক্ষমস্তৈতি ভাবঃ ॥ বি ০ ১৭ ॥

১১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ এই কুক্ষিস্ত ও বহির্দেশস্ত জগৎস্তরের সর্বথা অভেদ হওয়া হেতু এক্য, বিচারের দ্বারা সমর্থিত, আর এক্য হওয়া হেতু কুক্ষিস্ত জগতের মায়িক অবধারিত হল—এই আশয়ে বলা হচ্ছে, যদ্য ইতি । যদ্য—আপনার কুক্ষিতে ইদং—এই বিশ্ব যথা নয়নগোচর হচ্ছিল তথাই ইহ-



১৮। অন্তের ভূতেহস্ত কিং মম ন তে মায়াত্মাদশিত-  
মেকোহসি প্রথমং ততো ব্রজসুহস্তসাঃ সমস্তা অপি ।  
তাবন্তোহপি চতুর্ভুজাস্তদখিলেঃ সাকং ময়োপাসিতা-  
স্তাবন্ত্যেব জগন্ত্যভূস্তদমিতং ব্রহ্মাদয়ং শিষ্যতে ॥

১৮। অন্বয়ঃ অন্ত এব ভদ্ধাতে (হাঁ বিনা) অস্ত (জগৎসহস্রস্ত) মায়াত্ম তে মম সমীপে কিং ন  
আদশিতং প্রথমং একঃ অসি ততঃ (অতঃপরং) সমস্তাঃ অপি ব্রজসুহস্ত বৎসাঃ [তমেব জাতঃ] তৎ (ততঃ)  
ময়া সাকং (সহ) অখলেঃ উপাসিতাঃ তাবন্তঃ অপি চতুর্ভুজাঃ তাবন্তি এব (তাৰং সংখ্যকানি) জগন্তি অভুঃ  
(ব্রহ্মাণ্ডনি রপেন তমেব প্রকাশিতবান্ন) তৎ (ততঃ পরং) অমিতম্ (অপরিমেয়ম) অন্বয়ং ব্রহ্ম শিষ্যতে  
(পরব্রহ্মাকৃপেণ অং প্রকাশিতম্) ।

১৮। মূলানুবাদঃ আজই আপনার মণ্ডুমহিমা দেখানোর সময় আমি যে অসংখ্য বিশ্ব দেখলাম  
সেই বিশ্ব-সম্বন্ধী কি বন্ত আপনা বিনা অস্তিত্ব প্রাপ্ত, কিছুই না । সবই আপনার স্বরূপভূত । কাজেই  
আপনি আমাকে মায়া-ভেলকি দেখান নি, চিন্ময় ভাবই দেখিয়েছেন । প্রথমে আপনি এক ছিলেন ।  
অতঃপর স্বরূপশক্তিতে ব্রজসুহস্ত বৎস সব কিছু হলেন । অতঃপর যোগমায়া দ্বারাই এঁদের আচ্ছাদিত  
করে দিয়ে আপনি প্রকাশিত হলেন অসংখ্য স্বরূপশক্তিময় চতুর্ভুজরূপে । এঁরা সব উপাসিত হচ্ছিলেন  
আমার মতো চিন্ময় ব্রহ্মা সহ নিখিল তত্ত্বের দ্বারা । অতঃপর যত ব্রহ্মা তত চিন্ময় ব্রহ্মাণ্ডে হলেন আপনি ।  
অতঃপর যোগমায়া দ্বারা সে সব কিছু আচ্ছাদিত করিয়ে আপনিই অপরিমিত সৌন্দর্য মণ্ডিত অনুপম পূর্ণ-  
ব্রহ্ম এক অবশিষ্ট রূপে বিরাজিত হলেন ।

বহিদেশে স্থিত বিশ্বও নয়নগোচর হচ্ছিল, মাতার নিজ উদর মধ্যে বিশ্বদর্শন কালে । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা-  
বহিঃস্থিত বিশ্বের প্রতিবিশ্বই বা হিবে উদর মধ্যের বিশ্ব । এরই উত্তরে—তা কি করে হিবে ? সাম্রাজ্য—আপ-  
নার নিজের সহিতই যে এ বিশ্ব ছিল—দর্পণে কি দর্পণের প্রতিবিশ্ব দেখা যায় ?—অতএব বহিদেশে  
স্থিত মায়িক বিশ্বই আপনার উদর মধ্যে দৃষ্ট হল তৎকালে ; ত্রির ইতি—যথা কুক্ষিস্থ বিশ্ব আপনার আধার  
তথা বহিদেশে স্থিত বিশ্বও আপনার আধার । তৎ—সেই হেতু বিলক্ষণতা গন্ধমাত্রেরও অভাব হেতু ইদং—  
জর্জরগত বিশ্ব কি মায়ঘা বিনা—মায়িক বিনা হতে পারে ? অর্থাৎ নিশ্চয়ই মায়িক । এখানে আপনার  
জননীর অনুভব এবং আমার অনুভব প্রমাণ অনুসারে মায়িক জগৎ মধ্যবর্তী আমি আপনার কুক্ষিগতই বটে,  
অতএব মুহূর্মুহূর্ম প্রার্থনা করছি, “উৎক্ষেপনং গর্ভগতস্ত”—(ত্রীভাৰ ১০।১৪।২) গর্ভগত শিশুর পদাঘাত কি  
মা ক্ষমা করেন না ? অবশ্য করেন—অতএব আপনি আমার অপরাধ ক্ষমা করুন একুপ ভাব ॥ বি ১৭ ॥

১৮। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাঃ জনন্ত্যন্তবোহিপ্যাস্তামিত্যাহ—অন্তেবেতি । তৎপদেনাত্র  
সাক্ষাত্কৃত্যুপঃ বালবৎস চতুর্ভুজাদিলক্ষণঃ সাক্ষাত্কৃত্যুপমপূর্যতে ‘পুরোবদাদৰং ক্রীড়স্তং দদৃশে সকলং হরিম্’  
(ত্রীভাৰ ১০।১৩।১৪) ইতি, ‘তাৰং সৰ্বে বৎসালাঃ পশ্চতোহিজন্ম তৎক্ষণাত । ব্যদৃশ্বন্ত ঘনশ্বামাঃ পীতকৌশেয়-

বাসসঃ ॥' (শ্রীভাৰ ১০।১৩।৪৬) ইতি, 'সত্যজ্ঞানানন্দমাত্রেকরসমূর্ত্তর' (শ্রীভাৰ ১০।১৩।৫৪) ইতি চোক্ত-  
হ্বাং। অস্তে হ্যেনেন চাত্র তদন্তহচ্যতে—'আত্মাদিস্তম্পর্যন্তেমূর্তিমন্তিষ্ঠচরাচরৈঃ। নৃত্যগীতাত্মনেকার্হেঃ পৃথক-  
পৃথক্ষণপাসিতাঃ ॥' (শ্রীভাৰ ১০।১৩।৫১) ইত্যাদৌ 'স্মহিত্বস্তমহিতিঃ' (শ্রীভাৰ ১০।১৩।৫৩) ইত্যুক্ত-  
হ্বাং। সাকং ময়েত্যনেন স্বাধিষ্ঠানব্রহ্মাণ্ডাপি তদস্তঃপাতো বিবক্ষিতঃ। ততশ্চ তদ্বৰ্তে হ্বাং তৎসাক্ষাত্কৰ্মণ-বালবৎস-  
চতুর্ভুজাতক্ষণ বিনা যদখিলং দর্শিতমস্ত জগতস্তমহিমতয়া দর্শিতস্ত কিং মায়িকহ্বাং ন সম্যগ্দর্শিতং,  
কিন্তু দর্শিতমেবেত্যর্থঃ। অথ সর্বমেব তদর্শিতং বিবৃণোতি—একোহসীত্যাদিনা। তত্র মায়িকামায়িকসর্ব-  
দর্শনাত্মসংস্থিতং তবৈতক্রমমেব পূর্ণং ব্রহ্মেত্যাপি দর্শিতং, ব্রহ্মলক্ষণাত্মাদিত্যাহ—'ব্রহ্মাদ্বয়ং শিষ্যতে'  
ইতি অব্যপদেন শাস্ত্রান্তর প্রসিদ্ধং যদ্ব্রহ্ম, তদপ্যেতদেব ইতি দ্যোতিতম্। 'ন স্থানতোহপি পরস্যোভয়লিঙ্গং  
সর্বত্র হি' (শ্রীবৰ্ষ ৩২।১১) ইতি আৱাহ্বাং বক্ষ্যতে চ স্বয়মেব—'অহো ভাগ্যমহো ভাগ্যম' ইত্যাদি ॥জীৱ৮॥

১৮। **শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ** জননীৰ অনুভবেৰ কথা থাকুক-না, আমি নিজেই  
তো অনুভব কৱেছি—অচেতৰ ইতি। আপনা থেকে পৃথক্ এই বিশ্বেৰ মায়িকহ্ব আপনি সহাই কি আমাকে  
দর্শন কৱান নাই ? ত্বৰ—পদে সাক্ষাৎ কৃষ্ণকৰ্মণ এবং চতুর্ভুজাদি লক্ষণ বালক ও গো-বৎসরূপ।—হং পদেৰ  
এই অর্থ কৱাৰ কাৰণ সাক্ষাৎ দেহূৰূপ পূৰ্বে বলা হয়েছে, যথা—“ব্রহ্মা মানুষ্যমানে এক বৎসৰ পৰ (ব্রহ্মকাল  
এক নিমেষ পৰ) ফিরে এসে দেখলেন কৃষ্ণ সখাগণেৰ সঙ্গে ত্ৰীড়া কৱে বেড়াচ্ছেন বৎসৰ কাল ধৰে।”—  
(শ্রীভাৰ ১০।১৩।৪০), “কৃষ্ণস্বরূপভূত গোবৎস ও সুন্দামাদি বালক সকলে তৎক্ষণাত শ্যামসুন্দৰ চতুর্ভুজূৰূপে  
ব্রহ্মাৰ নয়ন সম্মুখে প্ৰকাশ পোতে লাগলেন।”—(শ্রীভাৰ ১০।১৩।৪৬)। (“সত্য জ্ঞান অনন্ত-আনন্দমাত্রেক-  
রস মূর্তি গোবৎস ও সুন্দামাদি বালক সকল ইত্যাদি।”—(শ্রীভাৰ ১০।১৩।৫৪)। অন্ত—এই পদেৰ দ্বাৰা  
এখানে কৃষ্ণ ও চতুর্ভুজাদি লক্ষণ বৎস-বালক ছাড়া অপৰ অৰ্থাৎ নিখিল চৱাচৱেৰ অধিষ্ঠাত্ৰী দেবতা ও কাল  
স্বভাবাদিৰ কথা বলা হল—এৰ কাৰণ এই সব উক্তি, যথা—“ব্রহ্মা থেকে তৃণ পৰ্যন্ত সকল চৱাচৱেৰ  
অধিষ্ঠাত্ৰী দেবতাগণ কৃষ্ণ ও চতুর্ভুজমূর্তি সকলকে অৰ্চন কৱতে লাগলেন।”—(ভাৰ ১০।১৩।৫৩)।—  
“শ্রীভগবৎ মহিমা দ্বাৰা যাদেৰ স্বাতন্ত্ৰ্য আচ্ছাদিত সেই কাল স্বভাবাদি সকলে মূর্তিমন্ত হয়ে তাদিকে  
উপাসনা কৱছে”—(ভাৰ ১০।১৩।৫৩)। **স্বাকংময়া ইতি—**‘আমাসহ নিখিল তত্ত্বেৰ দ্বাৰা’ এই বাকেৰ  
নিজ বাসস্থান ব্রহ্ম ত্ৰেণও আপনাৰ অন্তভুক্ততা বলা হল। অতঃপৰ তত্ত্বতে—আপনাৰ সাক্ষাৎকৰ্মণ (কৃষ্ণ-  
কৰ্মণ) ও বৎস বালকাদি ছাড়া যে অখিল তত্ত্ব দেখান হয়েছে—সেই সব তত্ত্বেৰ স্বাতন্ত্ৰ্য আপনাৰ মহিমা  
দ্বাৰা যে তুচ্ছিকৃত তা দেখান হল—এৰ দ্বাৰা কি জগতেৰ মায়িকহ্ব সংক্ৰাপে দেখানো হল না ?—  
নিশ্চয়ই দেখানো হল, এৰূপ অৰ্থ। অতঃপৰ সব কিছু যা দেখানো হয়েছে ব্রহ্মাকে তা বিবৃত কৱছেন—  
‘একোহসি’ ইত্যাদি দ্বাৰা। সেখানে মায়িক অমায়িক যা কিছু সকল দেখান হল, তাৰ সব কিছুৰ ভিতৱে  
যে আপনাৰ এই পূৰ্ণব্রহ্ম মধুৰ কৃষ্ণ কৰপই বিৱাজমান, তাও দেখান হল। সব কিছু ব্রহ্ম লক্ষণাত্মন বলে  
এইৰূপ হচ্ছে—‘ব্রহ্মাদ্বয়ং শিষ্যতে’ অৰ্থাৎ অবশ্যে অব্যয় ব্রহ্মকৰ্মণে অবস্থান কৱছেন। এইৰাপে ‘অব্যয়’  
পদে শাস্ত্রান্তর প্রসিদ্ধ যে ব্রহ্ম তাৰ ইহাই-এইৰূপ ব্যঞ্জিত হল ॥জীৱ ১৮॥

১৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিং হংকুক্ষিগতং জগৎবহিষ্ঠং ত্বাদিপুরুষস্ত রোমকৃপগতং চ  
জগৎসহস্রং সর্ববং মারোপাদানকৃতাং মায়িকমেবেত্তেতাংকালপর্যন্তং ময়া অবধারিতমেব। কিন্তু অতক্যমহা-  
মহৈশ্বর্যস্ত তব অদীয়মন্ত্রপঞ্জোয়ায়ৎ চিন্ময়মপি জগৎসহস্রমন্তৌত্যাগ্নেবানুভূতমিত্যাহ—অগ্নেবাস্ত মঙ্গুমহিমনি  
মন্তৃষ্ঠস্ত জগৎসহস্রমন্তৌ কিং ভদ্রতে জগৎসহস্রমন্তৌ কিং বন্তু ভদ্রিনাভূতং অপিতু সর্বমেব হংসুপত্তমেবে-  
ত্যার্থঃ। অতএব মম মাং প্রতি তে ময়া অস্ত ন মারাদং আদশিতং কিন্তু চিন্ময়মেব দশিতমিতি ভাবঃ।  
কৃত ইত্যত আহ—একোইসীতি। প্রথমমেকস্তমসি। ততঃ স্বরূপশক্তৈব ব্রজমুহুদো বাল। বৎসাঃ সমস্তা  
অপি ভামেবাভূঃ। ততো ঘোগমায়ৈব তানাচ্ছান্ত প্রকাশিতাঃ স্বরূপশক্তিময়াশ্চতুর্ভুজাভূমভূঃ। কীদৃশাঃ  
অথিলোভাদিস্তুষ্পর্যাচ্ছেচিন্ময়ৈবেব ময়। মানুশেন ব্রহ্মগাপি চিন্ময়েনবোপাসিত। স্তুতশ্চ তাত্ত্বেব জগন্তি  
চিন্ময়ব্রহ্মাণ্ডাভূতভূঃ। ততো ঘোগমায়ৈব তদিচ্ছয়া তান্ম সর্বানাচ্ছান্ত প্রকাশিতং অপরিমিতসৌন্দর্যমন্তুপম-  
ত্রক্ষ পূর্ণ অন্দরমেকং শিষ্যতে সম্প্রত্যাপি মন্তাগ্যাং ঘোগমায়। মন্তৃষ্ঠিঃ প্রত্যনাবৃতমেব ভবান্ম বর্তত  
ইত্যার্থঃ। অত্র স্বমভূতমভূরিতি নির্দেশেন ব্রজমুহুদাদীনাঃ জগদস্তানাঃ ভগবতা মায়াশক্তিঃ বৈনবাবির্ভাবি-  
তহাচিন্ময়মবধারণীয়ং মায়য়। অভূরিত্যানুভূতেঃ ভদ্রতে কিমিতুক্তেশ্চ জগতান্ত স্তুতরামেব। বি০ ১৮ ॥

১৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আরও আপনার কুক্ষিগত, পরে বাইরে অবস্থিত জগৎ যা  
আপনার মা যশোদা দেখলেন এবং আপনার কারণে দশায়ীর রোমকৃপে গত্যাতকারী যে অনন্ত কোটি  
জগৎ, সে সব কিছুই আপনার মায়। উপাদানে নির্মিত বলে মায়িক বলেই এতাবৎ কাল পর্যন্ত আমি নিশ্চয়  
কৃপে জানতাম, কিন্তু অতক্ত মহা ঐশ্বর্যশালী আপনার নিত্য স্বরূপশক্তি বিরচিত চিন্ময় সহস্র সহস্র জগৎও  
যে আছে, তা আমি অগ্রহ অনুভব করলাম,—এই আশয়ে বলা হচ্ছে, অগ্নেব—আজষ্ঠ, অস্ত—আপনার  
এই মঙ্গুমহিমাতে আমার দৃষ্টি জগৎ সহস্রে, অর্থাৎ জগৎসহস্র সম্বন্ধী কিং ভদ্রতে—কি বন্তু আপনা ছাড়া  
অস্তিত্ব প্রাপ্ত ? অর্থাৎ কিছুই না, পরন্তু সব কিছুই আপনার স্বরূপভূত। অতএব মম—আমার প্রতি তে—  
আপনার দ্বারা এই জগৎসহস্রের মায়ার দেখান হয় নি, কিন্তু চিন্ময়েই দেখান হয়েছে, একুপ ভাব। কি  
করে ? এরই উত্তরে বলা হচ্ছে—একোইসি—প্রথমে আপনি একই ছিলেন। অতঃপর স্বরূপশক্তি দ্বারাই  
ব্রজমুহুদ বালক গোবৎস সব কিছুও আপনিই ছিলেন—অতঃপর ঘোগমায়। দ্বারাই ব্রজবালক গোবৎস সব  
কিছু আচ্ছাদিত করে দিলেন—আপনি প্রকাশিত হলেন অসংখ্য স্বরূপশক্তিময় চতুর্ভুজকৃপে। কিন্তু  
মূর্তি সকল ? এরই উত্তরে অথিলোঃ—আভাদি তৃণগুচ্ছ পর্যন্ত সকল চিন্ময় বন্তু দ্বারাই এবং আমার সহিত  
সাদৃশ্যবান চিন্ময় ব্রহ্মার দ্বারাও উপাসিত। [বলদেব—মায়া—'লক্ষ্মী' লক্ষ্মীর সহিত অবিল তত্ত্বের দ্বারা  
উপাসিত। স্তাবন্তোব জগন্তি—অতঃপর আপনি ছিলেন, যত ব্রহ্ম। তত সংখ্যক চিন্ময় ব্রহ্মাণ্ড সকল।  
তৎ—অতঃপর ঘোগমায়াই আপনার ইচ্ছামত সেই সব কিছু আচ্ছাদিত করত প্রকাশিত করলেন, অমিত  
—অপরিমিত সৌন্দর্যমণ্ডিত অনুপম পূর্ণব্রহ্ম অদ্বয়—এক শিষ্যতে—সম্প্রতিও আমার ভাগ্য হেতু  
ঘোগমায়। দ্বারা আমার দৃষ্টির প্রতি অনাবৃত আপনি বিরাজিত, এইরূপ অর্থ। বি০ ১৮ ॥

১৯। অজ্ঞানতাঃ তৎপদবৌমনাঞ্জগ্নাঞ্জন। ভাসি বিতত্য মায়াম্ ।

সৃষ্টাবিবাহং জগতো বিধান ইব ভয়েবোহন্ত ইব ত্রিনেত্রঃ ॥

১৯। অন্তরঃ তৎপদবৌমনাঞ্জগ্নাঞ্জন। অজ্ঞানতাঃ আত্মা (স্বর্যমের অং) আত্মনা (যেনেব) অনাত্মনি মায়াঃ বিতত্য জগতঃ সৃষ্টৌ অহম্ ইব (ব্রহ্মা ইব) [জগতঃ] বিধানে (পালনে) এব তৎ ইব (বিষ্ণুঃ ইব), [জগতঃ] অন্তে (বিনাশে) ত্রিনেত্রঃ (রূপঃ) ইব ভাসি ।

১৯। গুলান্তুবাদঃ বহিমুখ লোকে আপনাকে মায়াময় বলে জানে—তাই বলা হচ্ছে, আপনার প্রাপ্তির পথ ভক্তিযোগ যারা জানে না, সেই অমিত্যন্ত জ্ঞানিমানিদের মতে ব্রহ্মস্বরূপ আপনি নিজ স্বতন্ত্রতায় প্রকৃতিতে স্থিত হয়ে মায়া বিস্তার করত সৃষ্টিকার্যে যেন ব্রহ্মা, পালন কার্যে যেন বিষ্ণুঃ এবং সংহার কার্যে যেন শিব রূপে প্রতিভাত হচ্ছেন ।

১৯। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ তদেবং গুণাবতার লীলাবতারেবপি হয়েব মূলম্ ইত্যাহ—অজ্ঞানতামিতি দ্বাত্যাম্ । অমিত্যন্ত ভাসীতামেনাদ্যঃ, কর্তৃৎ ত্রিনেত্রস্তো মুখাদ্যঃ । বিধানে পালনে এব ইব, এতৎকার্য-পরিচ্ছিন্ন ইব, পালমাত্রকর্ত্তব্যেত্যর্থঃ । বিষ্ণোস্তদেক্যান্ন ব্রহ্মাদিবস্ত্রামোক্তিরিতি জ্ঞেয়ম্ । যথা দ্বিতীয়ে শ্রীব্রহ্মাণ্ডবোক্তম—‘মৃজামি তন্ত্যুক্তোহিঃ হরো হরতি তদৃশঃ । বিষ্ণং পুরুষরূপেণ পরিপাতি ত্রিশক্তিধূক্ ॥’ (শ্রীভা০ ২।৬।৩২) । জীং ১৯ ॥

১৯। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকান্তুবাদঃ এইরূপে গুণাবতার-লীলাবতার মধ্যেও আপনিই মূল, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—অজ্ঞানতাঃ ইতি ত শ্লোক । বিধানে পালনে এবং এব—এই আপনারই সম যিনি, সেই তিনি । ইনি পালনমাত্রেই কর্তারূপে প্রকাশ পাচ্ছেন । এখানে পালনকর্তা বিষ্ণুর নাম না করার কারণ, শ্রীভগবান্ কৃষ্ণের সহিত ইহার এক্যতা, একুপ বুঝাতে হবে । যথা—“শ্রীভগবানে দ্বারা নিযুক্ত হয়ে আমি এই বিষ্ণ সৃজন করি, শিব সংহার করে তাঁরই বশ হয়ে, আর ত্রিগুণমায়া শক্তিধর অথবা অস্ত্রজ্ঞা-বহিরঙ্গা-তটস্থা শক্তিধর হগবান্ পুরুষরূপে এই বিষ্ণ পাল করেন ॥”—(ভা০ ২।৬।৩২) ।

১৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ তৃগুমমহিমস্তব চিন্মুজগতাঃ বার্তা দূরে তাৰদান্তাঃ বহিমুখামঃ মতে তু ত্রুপিম মায়োপাধি শ্রায়াময় এব ভবসীত্যাহ—অজ্ঞানতামিতি । তৎপদবৌমনাঞ্জগ্নাঞ্জন। অন্তপ্রাপকং বস্তু ভক্তিযোগমজ্ঞানতাঃ জ্ঞানিমানিন্ত মতে অমনাত্মনি প্রকৃতো স্থিত এব আঁশোব তৎ আত্মনেব স্বাত্মক্ষেত্রেতি তব জীবাদিশেষঃ । মায়াঃ বিতৈতোব ভাসি আকারশূল্লোহিপ্যাকারবস্ত্রেন ভাতো ভবসি । সৃষ্টৌ রজোগুণেন যথা অহম্ । বিধানে পালনে সত্ত্বেন এব বিষ্ণুরিব, অন্তে তমস। ত্রিনেত্রো রূপ ইবেতি । নিরাকারস্তা-প্যাঞ্জনো মায়িকাকারাঃ যথা ব্রহ্মাবিষ্ণুরূপজ্ঞান্তথা মায়িকমেব জলস্থঃ নারায়ণরূপঃ অবতীর্ণচ সর্বে মায়িক-রূপ। মায়ৈবেব বৎসবালচতুর্ভুজাদীন্ ক্ষণিকান্ দর্শয়ামাসেতি তে প্রাহুরিত্যর্থঃ । বি০ ১৯ ॥

২০। সুরেষু বিষ্ণুশ তৈব নৃপি তিষ্যক্ষু যাদঃস্মপি তেজজনস্ত ।

জন্মান্তাং দুর্মনিগ্রহায় প্রভো বিধাতঃ সদনুগ্রহায় চ ॥

২০। অঞ্চলঃ [হে] ঈশ, প্রভো, বিধাতঃ, অজনস্ত (জন্মরহিতস্ত) তে (তব) সুরেষু, খাবিষ্যু তথা এব নৃপু অপি তিষ্যক্ষু (পশ্চাদিষ্যু) যাদঃস্মু (মংস্তাদি জলজস্তস্যু) অপি জন্ম (অবতারঃ) অসতাঃ (অসাধুনাঃ) দুর্মনিগ্রহায় (গর্বনাশায়) সদনুগ্রহায় (সাধুনাম্ অনুগ্রহায় ভবতি) !

২০। মুলানুবাদঃ (জ্ঞানিদের মতের প্রতিরোধ ও ভক্তমতের বক্ষা—এর জন্মই অবতার সকলের আবির্ভাব—এই আশয়ে বলা হচ্ছে—)

হে ঈশ, হে প্রভো, হে বিধাত ! অজন আপনার দেবতা, খাবি, মালুষ, মানবেতর মৎসাদিতে যে জন্ম তা 'অসাধুদের দুষ্ট অভিমান প্রতিরোধ এবং ভক্তদিকে নামকৃপণগলীলাদির আশ্বাদন-দানকৃপ অনুগ্রহের জন্ম ।

১৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ দুর্গম মহিম আপনার চিঞ্চয় জগতের বার্তা তাবৎ দূরে থাকুক, বহিমুখের মতে আপনিও মায়া উপাধিযুক্ত—মায়াময়ই । এই আশয়ে বলা হচ্ছে,—অজ্ঞানতাম্ ইতি । অংপদবীং—আপনার প্রাপক বস্ত্র—ভক্তিযোগ অজ্ঞানতাং—অনভিজ্ঞ জ্ঞানিগানিদের মতে আপনিই অনাত্মনি—প্রকৃতিতে অর্থাৎ অজ্ঞানময় জড়ে স্থিত । আম্বা—আপনি আত্মস্বরূপ অর্থাৎ ব্রহ্মস্বরূপ, আম্বনা—স্বাতন্ত্র্য (প্রকাশবান्)—এইরূপে বিস্তার করে, ভাসি—আকারশৃঙ্গ হয়েও আকারবান্ রূপে প্রতিভাত হচ্ছেন । স্মৃষ্টিবিবাহং—স্মৃষ্টিকার্যে রজোগুণে যথা এই আমি ব্রহ্মা । বিধানে—পালনে সত্ত্বের দ্বারা এই আপনি বিষ্ণুরূপে, সংহার কার্যে তরোগুণ রূপরূপে । নিরাকার হলেও ব্রহ্মের মান্ত্রিক আকার যথা ব্রহ্মাবিষ্ণুরূপ তথা মান্ত্রিকস্বরূপ জলে স্থিত নারায়ণ রূপ এবং অবতার সকল মান্ত্রিকরূপা—মায়া দ্বারাই ক্ষণমাত্রায়ী বৎসবাল চতুর্ভুজাদি দেখান হয়েছে—এইরূপ তারা বলে থাকেন ॥ বি০ ১৯ ॥

২০। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ অজনস্ত প্রাকৃতবজ্জ্বলরহিতস্ত স্বরূপশক্ত্যা স্বরূমাবির্ভাবাং তচ্চ কেবলং ভক্তপরিপালনায়েতি মার্বাকার্যানসক্রিমাহ—অসতামিতি । প্রভো হে অচিষ্ট্যশক্তিযুক্তবিধাতঃ, হে অনন্তাবত্তারকর্তঃ ! অত্রাজ্ঞানতামিতাদৌ যা টীকাবত্তারিকা, নহু ব্রহ্মনিত্যাত্মা, তত্ত্বারমভিপ্রায়ঃ—ঈশ্বরঃ খলু স্বাধীনয়া মায়ায়া প্রপঞ্চবিলক্ষণ-শুল্কমস্ত্রাত্মকং স্ববিগ্রহাদিকং ভজতি, তত্ত্বত্বাবিষ্টশ ন ভবতি । শুল্ক-সহস্র স্বচ্ছেন শুল্কচৈতত্ত্ব-তাদাত্ম্যাপন্নত্বাং তদ্বপনেব তৎ সর্বম্ । জীবভূমির্ধৰাধীনতয়া মায়াধীনীকৃতঃ, প্রপঞ্চ অকং রজস্তমোময়ং বিগ্রহাদিকং প্রাপ্নোতি, তত্ত্বত্বাবিষ্টশ ভবতি, রজস্তমসোরস্বচ্ছেন চিন্দপত্রান্ব-বিকারাজ্জড়ুরূপনেব তৎ সর্বমিত্যাত্মে ভবেং এব বৈলক্ষণ্যমিতি ; কিন্তু মায়াশবদস্ত স্বরূপশক্তিবাচিত্বেনাপি প্রতিপাদযিত্যমানস্ত্বাত্মত-স্বত্ত্বারেকত্বেব দর্শযিষ্যতে ॥ জী০ ২০ ॥

২১। কো বেত্তি ভূমন্ত ভগবন্ত পরমাত্মন্ত ঘোগেশ্বরো তীর্ত্বতস্ত্রিলোক্যাম্ব ।  
ক বা কথং বা কতি বা কদেতি বিস্তারযন্ত ক্রৌঢ়সি ঘোগমায়াম্ব ॥

২১। অন্বয়ঃ [হে ভূমন্ত, (বিশ্বাপকানন্তমুর্তি) ভগবন, পরাত্মন্ত, ঘোগেশ্বর, ক (কুত্র) বা কথং  
বা কতি বা কদা ইতি ঘোগমায়াঃ বিস্তারযন্ত ক্রৌঢ়সি ভবতঃ উগীঃ (লীলাঃ) ত্রিলোক্যাঃ কঃ বেত্তি  
(জানাতি) ।

২১। ঘূলান্তুবাদঃ (আপনার আবিভাবে ভূভাব হরণাদি অন্ত নানা কারণই তো প্রসিদ্ধ, কিন্তু  
জ্ঞানিমানিদের দৃষ্টাভিমানের নিরসনের জন্য যে জন্ম তাত্ত্বে শুনা যায় নি, এরই উত্তরে—)

হে ভূমন্ত, ভগবন্ত, পরমাত্মন্ত ! হে ঘোগেশ্বর ! আপনি ঘোগমায়া বিস্তার করত কোন্ত কোন্ত স্থানে,  
কি কি প্রয়োজনে, বা কোন্ত কোন্ত সময়ে, বা কত কত ঘটনা-বহুল লীলা করেন—ইহা কারুরই জ্ঞানবার  
সামর্থ্য নেই ।

২০। শ্রীজীব-বৈৰো তোৰণী টীকান্তুবাদঃ অজনস্ত—প্রাকৃত জন্মরহিত, কারণ শ্রীকৃষ্ণ স্বরূপ-  
শক্তিতে নিজেই আবিভূত হন, যে কোন দ্বারে বা অদ্বারে । সেও কেবল ভক্তগণকে সর্বতোভাবে  
আপনার পালনের জন্য, এইরূপে মায়া কার্য্যে অনাসক্তি বলা হল, অসত্ত্বামুইতি—অসাধুগণের দুর্মন্দ নিরসন  
ও সাধুগণের পালনের জন্য আবিভূত হয়ে থাকেন আপনি, প্রভো—হে অচিন্ত্যশক্তিযুক্ত বিধাতা । হে অনন্ত  
অবতার কর্তা ! [শ্রীস্বামিপাদ—‘অজনতার’ শ্লোকের যে টীকা-অবত্তারিকা করলেন—‘নন্দ অন্ধ’ ইত্যাদি  
অবতার কর্তা ! শ্রীজীবপাদ—‘অজনতার’ শ্লোকের যে টীকা-অবত্তারিকা করলেন—‘নন্দ অন্ধ’ ইত্যাদি  
অর্থাৎ শুনে ব্রহ্মা, আমি তোমাকে যে শুন্দ চৈতন্য দেখালাম তাকে তুমি প্রপকবৎ অর্থাৎ জড়জগতের মতো  
‘মায়া’ বলছ কেন ? এরই উত্তরে ঠিক ঠিক, কিন্তু অবিভূত আপনাতেই নানাত্ম—গুণবত্তির মৎস্যাদি অবতার  
প্রভৃতি—এ হয় কার্যবশে স্বতন্ত্র মায়া নিবন্ধন—এই আশয়ে বলা হচ্ছে ‘অজনতাম’ ইত্যাদি ।]

শ্রীজীবপাদ স্বামিপাদের উপর্যুক্ত কথার অভিপ্রায় বলছেন, যথা—ঈশ্বর শ্রীকৃষ্ণ স্বাধীন নায়ার  
প্রপক্ষ বিলক্ষণ (ভিন্ন) শুন্দ সন্দাত্তক নিজ বিগ্রহাদি প্রকাশ করেন । অতঃপর এইসব বিগ্রহে আবিষ্ট হন  
না । শুন্দ সন্দু স্বচ্ছ বলে শুন্দ চৈতন্যের সহিত তাদাত্য প্রাপ্ততা হেতু সেই রূপও চিন্ময়তা প্রাপ্ত । জীব কিন্তু  
ঈশ্বরের মায়ার অধীন হওয়া হেতু মায়া তাকে কবলিত করে নেয়—এই প্রপক্ষাত্মক রজো-তমোর শরীর  
পায়, অতঃপর তাতে আবিষ্টও হয়ে যায় । রজো-তমো শুণে অস্বচ্ছতা হেতু চিংকৃপ ধর্ম প্রকাশ পায় না  
বলে জীব জড়ময় । এই রূপেই বিলক্ষণতা পোপ্ত হয় জীব-ঈশ্বর কোটি থেকে । মায়া শব্দের অর্থ স্বকপ-  
শক্তি; বাচি হলেও অর্থাৎ ঘোগমায়া হলেও, বা পরে ২২ শ্লোকে প্রতিপাদন করা হবে—স্বামিপাদের এবং  
আমার নিজের মতে একই পরিদৃষ্টি হবে । জীৰ্ণ ২০ ॥

২০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ অভৈন্তুঃ স্বভক্তানাঃ পরাভবাভাবার্থঃ যৎ স্বপদবীজাপনঃ প্রায়স্তদৰ্থ-  
মেব তব সর্বেবিবতারা ইত্যাহ—স্বরেষিতি । অসত্তামসাধুনাঃ বয়মেব জ্ঞানবন্ধ ইতি যো দৃষ্টামদন্তস্য নিগ্-

হায়। সতাঃ ভক্তানাং স্বীয়মচিদানন্দময়রূপগুণলীলানুভাবনয়া অনুগ্রহায়। যদৃত্তম্ “সত্ত্বং নচেকাত্তরিদঃ নিজঃ ভবে” দিত্যাদি ॥ বি ২০ ॥

২০। **শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদ :** অতএব সেই জ্ঞানিদের দ্বারা নিজ ভক্তদের পরাভব রোধ করার জন্য যে নিজ স্বরূপ জ্ঞানান্তে, সেই জন্যই অধিকাংশ ক্ষেত্রে আপনার অবতার সকলের আবির্ভাব, এই আশয়ে স্মরেন্ম ইতি। **অস্তাম্ব-**অসাধুদের যে দৃষ্টি অভিমান, আমরাই জ্ঞানী, তার প্রতিরোধের জন্য, **সত্ত্ব-**ভক্তদের অনুগ্রহায়—অনুগ্রহ করবার জন্য অবতারের প্রকটন—নিজ সচিদানন্দময় রূপ-গুণ-লীলার নিরন্তর স্মরণ দিয়ে অনুগ্রহ ॥ বি ২০ ॥

২১। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকা :** এবং সর্বমের নিরূপ্য সংস্কৰণাহ—কো বেত্তীতি। ভূমন্ত হে অপরিচ্ছিন্ন ভগবন্ত, হে সর্বেশ্বর্যযুক্ত পরমাত্মান্ত, হে সর্বান্তর্যামিন্ত সর্বকারণস্বরূপেতি বা যোগেশ্বর, হে স্বাভাবিক-যোগশক্ত্যা সর্বকালব্যাপক, ভবত উতীলীলা, আহো বিশ্বয়ে, ক কথং বা কদা বা স্ম্যরিতি কো বেত্তি ? কিঞ্চপ্রিচ্ছিন্নস্তাদপ্রিচ্ছিন্নানাং তাসামাধারং, সর্বেশ্বর্যযুক্তস্তাত্ত্বাত্ত্বাসাং প্রকারং, পরমাত্মাত্তাসামিয়ত্বাং, সর্বকালব্যাপকস্তাত্ত্বসমরমপি অমেব বেৎসৌত্তর্থঃ। তত্ত্ব সর্বত্র হেতুঃ—যোগমায়াং মহাস্বরূপশক্তিমিতি ॥

২১। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদ :** এইরূপে সব কিছু নিরূপণ করবার পর সংস্কৰণের সহিত বলা হচ্ছে—কো বেত্তি ইতি। ভূমন্ত—হে অপরিচ্ছিন্ন অর্থাৎ হে সর্বস্ত্বান ব্যাপক। ভগবন্ত—হে সর্বেশ্বর্যযুক্ত। পরমাত্মান্ত—হে সর্ব অন্তর্যামী, অথবা হে সর্বকারণ স্বরূপ। যোগেশ্বর—হে স্বাভাবিক যোগশক্তিদ্বারা সর্বকাল ব্যাপক। ভবতঃ উত্তি—আপনার লীলা। আহো—বিশ্বয়ে। ক—কোথায়, কথং বা—কি করেই বা। কদা বা—কোন্ত সময়েই বা হয়—ইহা কারুরই জ্ঞানবার সামর্থ্য নেই। কিন্তু অপরিচ্ছিন্নতা হেতু অপরিচ্ছিন্ন এই সব লীলার আধাৰ, সর্বেশ্বর্যযুক্ত হওয়া হেতু এইসব লীলার প্রকার, পরমাত্মা হওয়া হেতু এই সব লীলার ইয়ত্তা, সর্বকাল ব্যাপক হওয়াতে এই সব লীলার উপর্যুক্ত সময় আপনিই জ্ঞানেন—অন্য কেউ নয়। এই সব লীলা বিষয়ে সর্বত্র হেতু—যোগমায়াং—মহাস্বরূপশক্তি ॥ জী ২১ ॥

২১। **শ্রীবিশ্বনাথ-টীকা :** নন্ম কৃষ্ণ মম ভূত্বারহরণার্থমেব জন্ম, রামস্ত রাবণবধার্থমেব, শুকায়বত্তারগণস্ত তন্ত্মসময়ধর্ম্মপ্রবর্তনার্থমেবেতি প্রসিদ্ধিন্তু জ্ঞানিমানিনাং দুর্জ্যদনাশার্থম্। সত্ত্বঃ তব প্রাহৃত্বাদিলীলানাঃ কৃত্ব কৃত্ব বিষয়ে কিং কিং প্রয়োজনঃ কদা কদা বা কিম্বতো বা তা ইতি কাঁশ্যেন জ্ঞাতুঃ কোইপি ন প্রভবতীত্যাহ—কোবেত্তীতি। ভূমন্ত, হে বিশ্বব্যাপকানন্তমূর্তে, হে ভগবন্ত, ভূমতেইপি ষড়েশ্বর্যাপরিপূর্ণ, হে পরমাত্মান্ত, ভগবতেইপি পরমাত্মস্বরূপ, হে যোগেশ্বর, যোগমায়ৈবানুভাব্যমানভূমত্বাদি-মহামহৈশ্বর্য, উতীর্জন্মাদিলীলাঃ ত্রিলোক্যাঃ ত্রিলোকী মধ্যবস্তিনীলীলাঃ কো বেত্তি ন কোইপি, যতঃ কাহো ইত্যাদি। নন্ম তবানন্তা এব মূর্ত্তয়ে বিশ্বব্যাপিকাঃ ষড়েশ্বর্যবত্যাঃ পরমাত্মস্বরূপা নতু ভৌতিক্যঃ ত্রৈলোক্যান্ত-বর্তিনীয়েব ভক্তবিনোদনার্থা লীলাঃ কুর্বত্যাঃ সর্বা এব সদৈব যুগপদেব ক্রীড়ন্তীতি কথং সন্তবেদিত্যাত আহ—বিস্তারযন্তি। অচিন্ত্যশক্ত্যা যোগমায়ৈব তন্ত্মপাসকভবান্ত প্রতি তাসাং যথা সময়ং প্রকাশনাবরণাত্যা-মেব ক্রীড়ানিবাহ ইত্যার্থঃ ॥ বি ২১ ॥

২১। তত্ত্বাদিদং জগদশেবমসংস্কৃপং স্বপ্নাভমস্তুধিষ্ঠণং পুরুষঃখদঃখম্ ।

অযোব নিত্যসুখবোধতনাবনন্তে মায়াত উদ্বৃদ্ধিপি যং সদিবাৰভাতি ॥

২২। অস্ময়ঃ তত্ত্বাদং (তবাচিন্ত্য যোগমায়াবৈভবাদেব) ইদম্ অসং স্বকৃপং (সর্বকালিক) সন্তা-  
রহিতঃ স্বকৃপং যদ্য তৎ) স্বপ্নাভং অস্তুধিষ্ঠণম্ (লুপ্তজ্ঞানম্) পুরুষঃখদঃখম্ অশেষং (সর্বমেব) জগৎ নিত্য  
সুখ বোধতনৌ (সচিদানন্দ-স্বকৃপে) অনন্তে হয় এব [অধিষ্ঠানভূতে] মায়াতঃ উদ্বৃৎ (প্রকাশমানং) অপি  
হং নাশং গচ্ছৎ । সং এব অবভাতি (প্রকাশতে) ।

২৩। গুলান্তুবাদঃং এই নিখিল জগৎ অনিত্য, স্মৃতরাং স্বপ্নবৎ অচিরস্থায়ী, অবিদ্যায় লুপ্তজ্ঞান এবং  
অতীব দুঃখ প্রদ । সন্ধিনী-হৃন্দাদিনী-সম্বিং এই স্বকৃপশক্তি অয়াত্মক সচিদানন্দ-স্বকৃপ অনন্ত আপনার মায়াকৃপা  
কারণ থেকে ইহার উৎপত্তি ও বিনাশ হালেও ইহা সর্বকালিক বলে প্রতিভাত হয় ।

২১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃং আচ্ছা আমার স্মৃষ্ট জগতের ভার হরণের জন্মই তো শ্রীভগ-  
বান্ কৃষ্ণের জন্ম, রাবণ বধার্থ রামের জন্ম, শুক্রাদি অবতারগণের আবির্ভাবে সেই সেই সময়ের ধৰ্ম  
প্রবর্তনের জন্মই, একপ প্রসিদ্ধি অছে—জ্ঞানিমন্ত্রদের দৃষ্ট অভিমান নাশের জন্ম তো নহ । সত্যাট, আপনার  
লীলাবলীর প্রাহৃত্যান-কথা,—কোথাকার কোথাকার বিষয়ে, কি কি প্রয়োজনে, অথবা কখন কখন, অথবা  
কত কত, তা সম্পূর্ণভাবে জানতে কেউ সমর্থ নয় । এই আশয়ে বলা হচ্ছে—কো বেত্তি ইতি । ভূমন—  
হে বিশ্ববাণিপক অনন্ত মূর্তি । হে ভগবন् । ভূমাস্বকৃপ হয়েও ঘড়ৈশ্বর্যে পরিপূর্ণ । হে পরমাত্মন—ঘড়ৈশ্বর্যে  
পরিপূর্ণ হয়েও পরমাত্ম স্বকৃপ হে যোগেশ্বর—এই পদের ধৰনি—যোগ + দ্বিতীয় যোগমায়া দ্বারা সম্পা-  
দিত ভূমতাদি মহা মহা ঐশ্বর্য । উত্তী—জন্মাদি লীলা । ত্রিলোক্যাম—ত্রিলোকের মধ্যাবতী লীলা ।  
কো বেত্তি—কেউ জানে না । যতঃ কি কারণে ? ক বা ইত্যাদি । আচ্ছা আপনার মূর্তি হল অনন্ত  
বিশ্বব্যাপী বিরাজমান, ঘড়ৈশ্বর্যাপূর্ণ এবং পরমাত্মাস্বকৃপ—ভৌতিক অর্থাদ জড়কৃপা নহ, ত্রিলোক বাণী  
বর্তমান—ভক্ত বিলোদের জন্ম লীলা সকল সদা যুগপৎ করতে করতে বিহার করেন—স্মৃতরাং কি করে এ  
সম্ভব । এরই উভয়ে—বিস্তারযন্ত্র ইতি অর্থাদ যোগমায়া বিস্তার করে । অচিন্ত্য শক্তিতে যোগমায়াটি সেই  
সেই উপাসক ভক্তের প্রতি লীলাবলী যথা সময়ে প্রকাশন আবিরণের দ্বারা বিহার নির্বাহ করেন, এই কৃপ  
অর্থ ॥ বি ২১ ॥

২১। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎং যত্ত্বাদেবং ভূমেবৈষ সর্বকালিণং, তত্ত্বাদ্বায়াতঃ প্রধানতঃ  
উদ্বৃৎ প্রলৌণং ভবচ, হয়েব হামান্ত্রাত্যেব, সদিব ইদীয়ং স্বকৃপমিদং নিত্যধাম বা যং সদ্যন্ত, তদিবাবভাতি  
—হনীয়তত্ত্বস্তুরৈব যং কিঞ্চিং তত্ত্ব-সন্তাৎ প্রাপ্তোত্তীত্যার্থঃ । মায়ায়া অপি ইচ্ছক্তিত্বেন তদাত্মারতামাত্মতঃ  
সন্তাবাদিতি ভাবঃ । তাদৃশত্ব-ব্যতিরেকে তু অসংস্কৃপং শশবিষাণতুল্যং, তদস্তুরেইপি তদস্তুত্বে স্বপ্নাভং  
স্থিরার্থপ্রাপ্তাবাদঃ; ততঃ এবাস্তুধিষ্ঠণমিত্যাদি, নিত্যা সুখবোধকৃপা চ যেয়ে পরব্রহ্মভাবেন নির্ণয়ীতা  
তত্ত্বস্তুস্বকৃপে ‘সচিদানন্দকৃপায় কৃষ্ণায়াক্লিষ্টকারিণে’ (শ্রীগু গো তা ২) ইতি তাপনীক্ষণ্য-হয়শীর্ষপঞ্চ-

রাত্রোঃ । অত্র ‘একদেশস্থিতস্থাপ্তেজ্যাংস্তা বিজ্ঞারিণী’ ইত্যাদি দর্শিত্যমাণ-বিষ্ণুপুরাণবাক্যঃ ‘বৈধর্ম্যাচ ন স্বপ্নাদিবৎ’ (শ্রীত্ব স্মৃ ২।২।২৮) ইতি বেদান্তসূত্রঃ বিচার্যমঃ ; অন্তেদপ্যাক্তং ভবতি—মায়াশব্দেন কঠিনিথ্যা-ভিব্যঞ্জকঃ শিক্ষাবিশেষ উচ্যতে, কঠিনভিত্তিসত্যব্যঞ্জকশক্তিবিশেষেহোহপ্যচাতে । তত্র প্রথমম—ইন্দ্রজাল-পর্যায়স্তবিজ্ঞেষু দৃষ্টঃ, স চ স্বপ্রত্যাখ্যিত-জলাদিন। তেষাত্ত ন ভৱং করোতি, স্বাত্রব্যাঘোহকস্তাং । অত্যেষাঞ্চাপাতমাত্রে ভামেহপি ন দৃষ্ট্যাদিকং হরতি, মৃগতৃষ্ণাত্তুল্যস্তাং । দ্বিতীয়স্ত—মুনিদেবাদৌ শ্রুতঃ, যথা তৃতীয়ে শ্রীসনকাদি-বৈকুণ্ঠগমনে তদীয়যোগমায়াশব্দঃ স্বামিভির্ব্যাখ্যাতঃ; স চারং ন পূর্ববুলঃঃ শ্রীকর্দমাদীনাং তৎকল্পিত-বিহার-বিমানাদিভিঃ স্বার্থকরস্তাং, শ্রীপ্রহ্লাদীনাং যুক্তাদৌ শক্রচেছদাদিদর্শনাচ । সোহিযং মুন্তা-দিষ্য তপ আদিময়ঃ, শ্রীভগবতি তু স্বাভাবিকঃ । যথা—‘সর্ববুত্তেষু সর্বাত্মন্যা শক্তিরপর। তব। গুণাশ্রয়া নমস্তস্তে শাশ্বতাত্ত্বে স্তুরেশ্বর।’ ইতি শ্রীবিষ্ণুপুরাণোভ্যায়া অপরাখ্যাশক্তেঃ । ‘অস্মান্মারী স্মজতে বিশ্বমেতদ-স্মিংশ্চাত্মে মায়া সংনিকৃতঃ’ (শ্রীশ্বে ৪।৯) ইত্যাদি শ্রুতে, মায়াখ্যয়া কথিতয়া স্বাভাবিকত্বম অমিথ্যা-ব্যঞ্জকতঃ শ্রীবিষ্ণুপুরাণ এব দর্শিতম—‘শক্তযঃ সর্বভাবানামচিন্ত্যাঞ্জানগোচরাঃ । অতোহিতে। ব্রহ্মণস্তাস্ত সর্গাদ্যা ভাবশক্তয়ঃ । ভবন্তি তপতাং শ্রেষ্ঠ পাবকস্ত যথোক্ততা’ ইতি ; ‘একদেশস্থিতস্থাপ্তেজ্যাংস্তা বিজ্ঞারিণী যথা । পরস্ত ব্রহ্মণঃ শক্তিস্তথেদমথিলং জগৎ ॥’ ইতি চ, ‘মায়াস্ত প্রকৃতিঃ বিদ্যান্মায়িনস্ত মহেশ্বরম্’ (শ্রীশ্বে ৪।১০) ইতি শ্রুতিশ্চ । প্রকৃতি-শব্দেন স্বভাবমাহ—‘ন তু তৎপর্যায়ঃ বিদ্যাঃ’ ইতি জ্ঞাপনত্বাপর্যাত্তাইন্দৃ বিধেয়ত্বপ্রাপ্তঃ পর্যায়মাত্রকথনে লক্ষণাভাবাজ্জ্ঞানাসিদ্ধঃ । ‘মায়িনস্ত মহেশ্বরম্’ ইত্যাত্ম অনুত্ত বিধেয়ত্বস্তেব লক্ষণ ; কিন্তু মায়িনঃ মহেশ্বরমিতি মহেশ্বরস্ত মায়াশ্চিততঃ বোধযুক্তি । তত্ত্ব মহেশ্বরত্বমেবাস্তুরঙ্গঃ তদকৃতিমঃ চেত্যায়াতি ; ‘ইদ্রে। মায়াবান্ম পুরুষঃ শূরঃ’ ইতিবৎ । মায়ায়া বহিরঙ্গতেইপি স্বাভাবিকহমেক-দেশস্থিতস্থাপ্তেরিতি দৃষ্টান্তেনৈব লক্ষ্য । মায়ায়া বহিরঙ্গতে চ ন তদোয়েণ মহেশ্বরতঃ লিঙ্গঃ স্তোৎ ; যথোক্তঃ প্রথমে (৭।২৩) শ্রীমদ্বর্জুনেন—‘তমাত্মঃ পুরুষঃ সাক্ষাদীশ্বরঃ প্রকৃতেঃ পরঃ । মায়াঃ বুদ্ধস্ত চিছক্ষ্যা কৈবল্যে স্থিত আত্মানি ॥’ ইতি সেয়মেব চিছক্ষিঃ পরাত্মেন শ্রীবিষ্ণুপুরাণে প্রোক্তা - ‘যতীতগোচরা বাচাঃ মনসাধ্ব বিশেষণা । জ্ঞানি-জ্ঞানপরিচেছ্যা বন্দে তামীশ্বরীঃ পরাম্ ॥’ ইতি । অস্মা এব প্রাত্মেনাস্তুরঙ্গতঃ পরমাচিন্ত্যতঃ বিবিধ বৃত্তিতঃ মহেশ্বরত্বাপর্যায়কর্মপূর্ণিষ্ঠমঃ ; ‘ন তস্ত কার্যঃ করণঞ্চ বিহুতে, ন তৎসমশ্চাভ্যাধিকশ্চ দৃশ্যতে । পরাস্ত শক্তিবিবৈধে শ্রান্তে, স্বাভাবিকী জ্ঞানবল ত্রিয়া চ ॥’ (শ্রীশ্বে ৬।৮) ইতি । অত্র খলু ন তৎসমশ্চাভ্যাধিক-শ্চেতি—পরাস্তস্থারোপোপজীব্য-বস্তুরভাবজ্ঞাপিতস্ত স্বাভাবিকহস্ত পরমাচিন্ত্যস্ত চ বোধকমঃ । তৃতীয়ে শ্রীসনকাদিবৈকুণ্ঠগমনে ঘোগমায়েতি নির্দিষ্টী, চিছক্ষিতেন স্বামিভির্ব্যাখ্যাতা, তত্ত্বাদিভিশ্চ স্বভাব্যে ‘ঘোগ-মায়া চ মায়া চ তথেচ্ছাশক্তিরেব চ । মায়া-শব্দেন ভগ্যস্তে শব্দতত্ত্বার্থবেদিভিঃ ॥’ ইতি শব্দমহোদ্ধিমুদ্রাহস্ত্য ‘স্বরূপভূতয়া মায়াখ্যয়া যুতঃ । অতো মায়াময়ঃ বিষ্ণঃ প্রবদ্ধন্তি সন্মাতম্ ॥’ ইতি শ্রুতিমপি প্রমাণীকৃত্যা ঘোগমায়া-শব্দবন্মায়া-শব্দেহিপ্যেতদ্বাচিতেন সম্মতঃ । শ্রীরামানুজচরণেশ্চ ‘মায়া বয়নঃ জ্ঞানম্’ ইতি নির্ধন্তুস্থিতপর্যায়শব্দাঃ স্বভাব্যে লিখিতাঃ । তৃতীয়ে স্বামিভিশ্চ ‘সা বা ত্রিস্ত সংদ্রষ্টঃ শক্তিঃ সদস-দাত্তিকা । মায়ানামেব’ ইত্যাত্ম দ্রষ্টব্যানুস্মানকুপেতি । ‘আত্মেচ্ছাশুগতা বাত্মতাত্মেচ্ছা মায়া’ ইতি । ‘কালবৃত্যা তু মায়ায়াঃ গুণময্যামধোক্ষজঃ । পুরুষেণাভ্যুত্তেন বীর্যমাধ্বত বীর্যবান্ম ॥ ততোহভবন্মস্তুমব্যক্তাঃ

কালচোদিতাৎ’ (ত্রীভাৰত ৩.৫২৬-২৭) ইত্যব্যক্তমপি মায়া-শব্দেন বোঢ়াতে আ ; ‘প্রায়ো মায়ান্ত মে  
ভৰ্তুন্তামেহপি বিমোহিনী’ ইত্যাদৌ মোহিনীশক্তিৰপি । ‘মায়া দন্তে কৃপায়াঞ্চ’ ইতি বিশ্বপ্রকাশে, ‘মায়া  
স্তাচ্ছান্বৰীবুদ্ধোঃ’ ইতি ত্রিকাণ্ডশেষে চ । কৃপাদরোহপি তৎপর্যায়াঃ দৃশ্যন্তে । অত্রেব ‘তম্যাঃ তমোৰৈহারম্’  
ইত্যাদৌ মায়া-শব্দেন প্রভাবমাত্রমভিপ্রেতম् ; সত্যঃ, তৎপ্রকাশনেহপি দোষাবিশেষাং, দৃষ্টান্তে চ তস্ম  
তাদৃশত্বাং, তদৈবং তত্ত্ব যথাযথং মায়া-শব্দে। যোজনীয়ঃ, ত্রীমামিব্যাখ্যা চেতি সর্বঃ সমঞ্জসম্ । অত্র চ  
প্রকরণে মায়া-শব্দেন দৃষ্টকৰ্ণকেৰোভিধানম্ ; তত্ত্বম—‘মৎস্থানি সর্বভূতানি ন চাহং তেষবস্থিতঃ ।  
ন চ মৎস্থানি ভূতানি পশ্চ মে যোগমৈশ্বরম্’ (ত্রীগী ১৪) ইতি । অতো যত্র অস্ত স্পর্শে নাস্তি, তত্ত্ব তস্ম  
স্থিতত্ত্ব ছিদ্যেতি, মিথ্যাত্মপি তদ্ব্যাখ্যাতং যুক্তম্ । কিঞ্চ, যা পরায়শক্তিহেন উক্তা, সৈব বৈকুণ্ঠাদৌ স্বরূপ-  
বিভূতিব্যাখ্যিকা ; যথা ‘ন যত্র মায়া কিমুতাপরে হরে,-রম্ভুতা যত্র স্বরাম্ভুরাচ্চিতাঃ’ ইতি দ্বিতীয়ে (১'১০),  
‘দৰ্শযামাস লোকং স্বং গোপানাং তমসঃ পরম’ (ত্রীভাৰত ১০।২৮।১৪) ইত্যাগ্রে ‘ইতৌবেশেইতর্কে’ ইত্যাদিকং  
‘সত্যজ্ঞান-’ ইত্যাদিকং পূৰ্ববত্তি । এতন্মূলী বিভূতিশচানন্দৰা ; যথা দ্বিতীয়ে তত্ত্বে (১।১০)—‘ন চ কাল-  
বিক্রমঃ’ ইতি ; ত্রীবিষ্ণুপুরাণে—‘কলা-কাষ্ঠা-নিমেষানি কালসূত্রস্ত গোচরে । অস্ত শক্রিন্দ শুদ্ধস্ত প্রসীদত্ত  
স মে হরিঃ ।’ ইতি । ‘কলামুহূর্তাদিময়শ্চ কালো, ন যবিভূতঃ পরিগাম হেতু’ ইতি চ অত্র শুদ্ধস্তেতুকৃতাঃ  
ভগবৎস্বভাবৈবা মহতী শক্তিঃ । যা হপরা, সা ন তাদৃশী, কিন্তু যথা তত্ত্বে— যম্ভাযুতাযুতাশাঃশে বিশ্ব  
শক্তিৰিয়ঃ স্থিতা ইতি ; ‘সর্গান্তা ভাবশক্তয়ঃ’ ইতি চ । একানশে (৩।১৬)—‘এষা মায়া ভগবতঃ সৃষ্টি স্থিত্যন্ত  
কারণী’ ইতি, তদেবমপি যথার্হং বিবেচনীয়ম্ । জী০ ২২ ।

২২। শ্রীজীৰ বৈং তোষণী টীকান্তুবাদঃ যেহেতু এইরূপে আপনিই এই সর্বকারণ, সেই হেতু এই জগৎ মায়াতৎ—প্রধান (জগৎ কারণ) থেকে উদ্ভূত হয়ে তাতেই বিলীন হয় যায়। অব্যেক্ষণ—আপনাকে আশ্রয় করত সদিব—সৎ বস্তুর মতো—আপনার এই স্বরূপ বা নিত্যাধামরূপ যে সৎবস্তু, তার মতো প্রকাশ পায়, অর্থাৎ আপনার সেই সেই সত্ত্বা থেকেই যৎকিঞ্চৎ সত্ত্বা প্রাপ্তি করে থাকে—কারণ মায়া অর্থাৎ প্রধান আপনার শক্তি হওয়া হেতু তার আশ্রয়মাত্র ‘সৎ’ হয়ে যায়। যদি শ্রীভগবৎশক্তি যুক্ত না হত তবে অসৎ স্বরূপ এ শশকশৃঙ্গবৎ অলীক হয়ে যেত। শ্রীভগবানের সহিত যুক্ত হলেও শ্রীভগবানের অশুর্তিতে স্বপ্নের মতো প্রতিভাত হয়ে থাকে এই জগৎ-স্থায়ী অর্থ অপ্রাপ্তি হেতু। অতঃপর অন্তর্ধিষ্ঠিতমূল্য—অবিদ্যা দ্বারা লুপ্ত জ্ঞান হয়ে থাকে। স্মৃত ও জ্ঞানরূপ এই যে ততু পরব্রহ্মরূপে নির্ণীত হল, সেই ততু থেকে উদ্ভূত ইত্যাদি—এই ততু কিরূপ? সচিদানন্দরূপ—“হে অক্লিষ্টকারিণে! সচিদানন্দরূপ কৃষ্ণ তোমাকে ইত্যাদি!—(শ্রীপুঁ গোঁ তাৰ ২)। এ সম্বন্ধে “একাদেশস্থিত অগ্নির দ্যুতি বিস্তারিণী” ইত্যাদি—বিষ্ণু—পুরাণ বাক্য—এবং “বৈধর্ম্যাচ্চ ন স্বপ্নাদিবৎ” ইত্যাদি—বেদান্ত বাক্য বিচার্য। এ সম্বন্ধে একুপও বলা হয়—মায়া শব্দে কেউ কেউ মিথ্যা-অভিব্যঞ্জক উপদেশ বিশেষ, আবার কেউ কেউ দুর্বিতর্ক সত্য ব্যঙ্গক শক্তি-মায়া শব্দে কেউ কেউ মিথ্যা-অভিব্যঞ্জক উপদেশ বিশেষ, আবার কেউ কেউ দুর্বিতর্ক সত্য ব্যঙ্গক শক্তি-বিশেষণ বলেন। প্রথম প্রকার মায়া—ইন্দ্রজাল পর্যায়, এই ইন্দ্রজাল বিজ্ঞজনে ধরা পড়ে। নিজে অন্ত সবার বিশ্বাস জনিয়ে দেয়, কিন্তু নিজে অমে পড়ে না—কারণ এই ইন্দ্রজাল নিজ আশ্রয়ের প্রতি প্রভাব

বিস্তার করতে পারে না। অন্ত জন আপাতমাত্র ভামে পড়লেও কিন্তু ইহা তাদের জ্ঞান-নয়নাদি হরণ করতে পারে না—মরিচিকার জল ভামের মতো। দ্বিতীয় প্রকার মায়া—মুনি ও দেবতাদি সম্বন্ধে শোনা যাব, যথা—শ্রীমনকান্দির বৈকুণ্ঠ গমন প্রসঙ্গে শ্রীভাব ৩। ১৬।৯ শোকে শ্রীভগবানের মায়া বিভূতির কথা বলা আছে, যথা—“অথগুবিকুণ্ঠ যোগমায়া-বিভূতি”।

(শ্রীস্বামিপাদের ব্যাখ্যাৎ অথগু—অনবহিষ্মা এবং বিকুণ্ঠ-অপ্রতিহত। যোগমায়া বিলাসভূত। বিভূতি সম্পর্ক বৈকুণ্ঠের ভগবান। [কফের স্বাভাবিক তিনশক্তি পরিণতি। চিংশক্তি জীবশক্তি, আর মায়া শক্তি ॥ ১০ম ২০]। এবং অন্ত এক প্রকার ইন্দ্রজালের কথা বলা হচ্ছে, যা পূর্বের মতো নয়, যথা—(শ্রীভাব ৩।২৩।৯) নিজ মায়া-কল্পিত বিমানাদিতে দেবতুতিকে নিয়ে শ্রীকর্দম খাবির বিহার প্রসঙ্গে যে যোগমায়ার কথা বলা হয়েছে, তা যোগোথ বিভূতি ইহা নিজ প্রয়োজন সাধনের জন্য কল্পিত হণ্ডয়া হেতু পূর্বের মতো নয়—এবং (শ্রীভাব ১০।৭৬।১৭) শালোর সহিত প্রচ্ছায়াদির যুক্তাদিতে শালোর মায়া-সৌভের পরাক্রমে যে শক্তি বিনাশাদি—তা প্রচ্ছায়াদির দর্শন হেতু অন্ত প্রকার। এই সব মায়া হল মুনি প্রভৃতির তপ আদিময়—আর শ্রীভগবানের ক্ষেত্রে ইহা স্বাভাবিক। শ্রীবিষ্ণুপুরাণে মায়া সম্বন্ধে একপ বলা হয়েছে, যথা—হে সর্বাত্মন পুরেশ্বর! সর্বভূতে আপনার যে শুণাত্ময়া ক্ষেত্রজ্ঞাখ্যা (গী০ জীবাখ্যা) শক্তি, সেই নিত্য শক্তিকে প্রণাম। আরও শ্রীভগবানের স্বাভাবিক অমিথ্যা ব্যঞ্জক শক্তির খবর শ্রীবিষ্ণুপুরাণ একপ দিয়েছেন, যথা—‘শক্তয়ঃ সর্বভাবানাম্ ইত্যাদি অর্থাৎ সমস্ত ভাবের অচিন্ত্যজ্ঞান-গোচর শক্তি সকল শ্রীভগবানে বর্তমান। এই কারণে সেই ভগবানের শক্তি সকল মৃষ্ট্যাদি ভাবশক্তিরপে ক্রিয়াশীল। হে তাপস শ্রেষ্ঠ অগ্নির যেমন উষ্ণতা ধর্ম স্বাভাবিক সেইরূপ শ্রীভগবানের শক্তি সকলও স্বাভাবিক।—(বি০ পু০ ১।৩।২)।

আরও, “একদেশ স্থিতস্থাপ্তেঃ ইত্যাদি তাংপর্যার্থ—স্বরের এক কোণে স্থিত অগ্নির আলো। যেমন সমস্ত দ্বর বাপে থাকে তেমনই পরব্রহ্ম ভগবানের শক্তি সমস্ত জগৎ ব্যাপে রয়েছে। অর্থাৎ শ্রীঃপুর্ব-শক্তিই জগৎকূপে পরিণতি লাভ করেছে।” (শ্রীং ৪।১০)—“মায়াকে শ্রীভগবানের স্বভাব বলে জানবে, আর মায়ী হলেন মহেশ্বর।” ‘মায়ী হলেন মহেশ্বর’ এ কথায় একপ অর্থ-বোধ হচ্ছে, মায়া হলেন মহেশ্বর শ্রীভগবানের আশ্রিত তত্ত্ব।

অতঃপর মহেশ্বরতাই অন্তরঙ্গ, ইহাই অকৃত্রিম এইরূপ অর্থ আসছে—‘বীর ইন্দ্র মায়াবান পুরুষ’ এই বাক্যের মতো। মায়ার বহিরঙ্গ ভাব থাকলেও স্বাভাবিকভাবে আছে—এ পাওয়া যাচ্ছে ‘একদেশস্থিত অগ্নির’ দৃষ্টান্তে। মায়ার বহিরঙ্গতা দোষ থাকলেও সেই দোষে মহেশ্বর লিপ্ত হচ্ছে না। এর প্রমাণ,—শ্রীং অর্জুন বলছেন—‘তুমিই আগ্নপুরুষ, প্রকৃতির অতীত, সাক্ষাৎ ঈশ্বর, অতএব নিলিপ্ত। তুমি স্বরূপ-শক্তি পট্টমহিষী সম চিংশক্তির দ্বারা দুর্ভাগ্য সম মায়াকে দূরে সরিয়ে দিয়ে সেই চিংশক্তির সহিত নিজ চিন্ময় স্বরূপে বিরাজমান।’— (শ্রীভাব ১।৭।২৩)। সেই চিংশক্তিকে শ্রীবিষ্ণু পুরাণে পরা স্বরূপ বলা হয়েছে—“যিনি বাক্য-মন বিশেষণের অগোচর, জ্ঞানের জ্ঞানের সীমার বাইরে অবস্থিত, সেই পরা ঈশ্বরীকে বন্দনা করি।” এই চিংশক্তিরই পরা ভাব থাকা হেতু অন্তরঙ্গ ভাব, পরম অচিন্ত্য ভাব, বিবিধবৃত্তি এবং মহেশ্বর

তাৎপর্যকরণ উদ্দিষ্ট।—“শ্রীভগবানের কার্য-কারণ নেই, তার সমান-অধিক দেখা যায় ন। এই ‘পরা’ শ্রীভগবানের বিবিধ শক্তির কথা শোনা যায়—স্বাভাবিকী জ্ঞান-বল-ক্রিয়া। যা স্বরূপের সঙ্গে নিত্য সমন্বয় বিশিষ্ট, তাকেই স্বাভাবিক (বা স্বরূপগত) শক্তি বলে, যেমন অগ্নির দাহিকা শক্তি। এই স্বাভাবিক শক্তি তিনকর্পে পরিণতি প্রাপ্ত হয়, চিংশক্তি জীবশক্তি, আর মায়া শক্তি।—জ্ঞানশক্তিপ্রধান বাস্তুদেব-শক্তি তিনকর্পে পরিণতি প্রাপ্ত হয়, চিংশক্তি জীবশক্তি, আর মায়া শক্তি।—জ্ঞানশক্তিপ্রধান বাস্তুদেব-চিংশক্তি, ক্রিয়াশক্তিপ্রধান সম্পর্ক সৃষ্টিকর্তা, ইচ্ছাশক্তি প্রধান কৃক্ষ। সম নেই অধিক নেই, এই কথায় পরা ভাবের আরোপে পূজীব্য বস্তু অন্তর-অভ্যাব জ্ঞাপন স্বাভাবিক করা পরমাচিন্ত্যতা বোঝানো হল। তৃতীয় স্বক্ষে শ্রীসন্তকাদির বৈকুণ্ঠ গমন প্রসঙ্গে মূল শ্লোকে যাকে ‘যোগমায়া’ বলে নির্দিষ্ট করা হয়েছে, স্বামিপাদ তাকেই চিংশক্তি রূপে ব্যাখ্যা করেছেন। তত্ত্বাদিগণও স্বভাষ্যে—‘শব্দার্থ বিদ্গমের দ্বারা মায়া শব্দে যোগমায়া, মায়া এবং ইচ্ছাশক্তি কথিত হয়।’ এইরূপে ‘শব্দমহোদধির’ উদাহরণ তুলে এবং—‘সন্তত বিদ্যুৎ স্বরূপভূত মায়া নামক নিত্যশক্তির সহিত যুক্ত, তাই তাকে মায়াময় বলা হয়।’ শক্তি প্রমাণ তুলে প্রমাণ করলেন যোগমায়া শব্দের মত মায়া শব্দও চিংশক্তি বোধকরূপে সম্ভব। শ্রীরামানুজচরণ “মায়া, বয়ুন, জ্ঞান” এইরূপে অভিধানস্থিত পর্যায় শব্দ নিজ ভাষ্যে লিখেছেন। শ্রীস্বামিপাদ (শ্রীভাৰতী ২৫) ‘মা বা এতস্ত’ ইত্যাদি শ্লোকের টীকায় লিখেছেন অষ্টস্বরূপ পরমেশ্বরের অষ্টস্বরূপা ও কার্য-কারণ রূপা শক্তিই মায়া। (শ্রীভাৰতী ৩৫ ২৩) শ্লোকের ‘আচ্ছান্নগতা’ বাক্যের অর্থ করতে গিয়ে স্বামিপাদ বললেন—‘আচ্ছাই যা মায়া’ অর্থাৎ শ্রীভগবানের ইচ্ছাই হল মায়া।—‘কালবৃত্ত্যা তু মায়ায়ঃ’—(শ্রীভাৰতী ৩৫ ২৬-২৭) শ্লোকে অব্যক্তকেও মায়া শব্দে অভিহিত করা হল।—“সন্তবতঃ ইহা আমার প্রতু শ্রীকৃষ্ণের মায়া হবে, কারণ অন্ত মায়া আমাকে মোহিত করতে পারে না।”—(শ্রীভাৰতী ১০।১৩।৩৭) এই শ্লোকে মায়াকে মোহিনী শক্তিও বলা হল।—“মায়া দন্তে কৃপায়”- বিশ্বপ্রকাশ ‘মায়া, শাস্ত্রী, ত্রিকাণ শেষ। মায়া শব্দের তাৎপর্য কৃপাদিও দেখা যায়। এখানে ব্রহ্মার উপর যে কৃষ্ণমায়া তার সহিত (শ্রীভাৰতী ১০।১৩।৪৫) হিমজনিত অন্ধকারের উপমা দেওয়াতে বুঝা যাচ্ছে, ‘মায়া’ শব্দে মায়ার প্রভাব মাত্রই অভিপ্রেত। এই প্রকরণে মায়াশব্দের দ্বারা কৃষ্ণের দুর্দৃষ্ট শক্তিরই অর্থ সম্যক্ষ প্রকাশ হয়। সেই কথাই অভিপ্রেত। এই প্রকরণে মায়াশব্দের দ্বারা কৃষ্ণের দুর্দৃষ্ট শক্তিরই অর্থ সম্যক্ষ প্রকাশ হয়। সেই কথাই বলা হচ্ছে— এই জগৎ আমা কর্তৃক পরিব্যাপ্ত, কিন্তু আমি তার কিছুতেই অবস্থিত নই। ভূত সকলও অন্যান্যে অবস্থিত নয়। আমার অসাধারন অস্তিত্ব-স্টোর চাতুর্দশয় যোগেশ্বর্য দেখ। আতএব শেখানে যার স্পর্শ নেই, সেখানে তার অবস্থিতি মিথ্যা, এইরূপে মিথ্যারূপেও জগতকে ব্যাখ্যা করা হয়ে থাকে, ইহা যুক্তিযুক্তই। আরও, যা পরা নামক শক্তিরূপে বলা হয়েছে, তা বৈকুণ্ঠাদি আধাৰে স্বরূপ বিভূতি ব্যক্তিক।—“যথায় লৌকিক মুখ দৃঢ়াদির হেতুভূতা ‘মায়া’ পর্যন্ত নেই তথায় সুরামুর বন্দিত ভগবৎপার্বদগণ সদা বিৱাজমান।”—(ভাৰতী ২৯।১০) (মায়া-জগৎসৃষ্টাদি হেতু ভগবৎ শক্তি)।—শ্রীবিশ্ব টীকা। “শ্রীকৃষ্ণ গোপগণকে প্রকৃতির অতীত ব্রহ্মস্বরূপ বৈকুণ্ঠলোক দর্শন করালেন।”—(শ্রীভাৰতী ১০।২৩।১৪)।

এই আমাতে যে বিভূতি, তা অশ্বর নয়, যথা—“বৈকুঞ্চে কাল বিক্রম নেই”—(ভাৰ ২০১১০)। ত্রিবিষ্ণুপুরাণে—“কলা মুহূর্তাদিয়ন কাল যার বিভূতিৰ পরিশাম হেতু নয়।” “যে শুন্দেৰ শক্তি নিমেষাদি কালস্মৃতিৰ গোচৰে নয়, সেই হৱি আমাৰ প্ৰতি প্ৰসন্ন হউন।”

১০/১৪/২২ ]

Acc. No. 110  
 Coll. No. 294.5926 K(2) MS(O)  
 Date দশমক্ষক চতুর্দশঃ অধ্যায়ঃ  
 ৩০-৫-৪৪

[ ৭৩৩

‘শুক’ বলতে বুঝা যাচ্ছে, এই ‘পরা’ মহতী শক্তি শ্রীভগবৎভাব। কিন্তু ‘অপরা’যে শক্তি, তা তাদৃশ নয়। কিন্তু ইহা যেকোন তা শ্রীবিষ্ণুপুরাণে সেখানেই বলা আছে, যথা—“যে মহতী শক্তির অবৃত্যুত অংশের অংশে এই বিশ্বশক্তি অবস্থিত।” “সৃষ্টি আদির হেতু ভাবশক্তি সমূহ অর্থাৎ অগ্নির দাহিকাশক্তির জ্ঞায় সৃষ্টি স্থিতি প্রলয়ের হেতুত্বতা স্বাভাবিকী শক্তি।”—“ভগবানের এই মাঝা সৃষ্টি-স্থিতি প্রলয়কারিণী”—(ভা০ ১১।৩।১৬), স্বতরাং একুপ (অর্থাৎ অপরা শক্তিশূ) যথাযোগ্য বিবেচনীয় ॥ জী০ ২২ ॥

২২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ ত্যাঃ তস্মাং ইদকারাম্পদং জগদেব মায়িকং মধ্যমপরিমাণবহুইপ্যেতৎ-পরিচ্ছেদকং হস্তপুস্ত শুন্দরীত্বকমেবেতি প্রকরণমূপসংহরতি—তস্মাদিতি। অসৎ সার্বকালিকসত্ত্বারহিতঃ স্বরূপঃ যন্ত্র তৎ। অতএব স্বপ্নাভং স্বপ্নাভ্রান্বদন্ত্বকালবর্ত্তি নতু স্বাপ্নিকবস্তুবদ্যন্ত জগতোমিথ্যাভং ব্যাখ্যেয়ঃ “প্রধানপুংভ্যাং নরদেবসত্ত্বাকৃ” দিতি সপ্তমোভেঃ “সত্যঃ হেবেদং বিশ্বমস্তজতে”তি মাধবভাষ্যপ্রমাণিতক্ষণতেষ্চ। অস্ত্রা লুপ্তা বিষণ্ণা জ্ঞনমবিগ্নয়া যন্ত্র তৎ। নিত্যমিতি সক্ষিনী, স্মৃথমিতি হ্লাদিনী, বোধ ইতি সম্বিদিতঃ এতৎ স্বরূপশক্তিত্বাভ্রান্বক্ষত্বাং সদানিন্দ চিন্ময়ঃ তনবে। যন্ত্র তস্মিন্স্তু অধিষ্ঠানে মায়াতঃ কারণাত্তত্ত্বং উদগচ্ছৎ অপি যৎ অস্তঃ গচ্ছদপি সদিব সার্বকালিকমিব। যদ্বা, যস্মাং সদমুগ্রাহকানি হৎস্বরূপাণ্যেব মঙ্গলানি তস্মাদিদং জগদেব অসৎ স্বরূপঃ অমঙ্গলাভ্রান্বকং নতু মিথ্যাভূত্যন্ত জগতঃ কিং ভদ্রাভদ্রবিচারেণ তত্ত্বাহ—স্বপ্নাভং স্বপ্নবন্ধ ভাতীতি তৎমিথ্যাভেন ন প্রতীতমিত্যর্থঃ। কিন্তু অস্ত্রধিষ্ণত্বাং পুরুহঃ বহুঃ বহুদভদ্রমপি সদিব বিষয়ানন্দদৃষ্ট্যা উত্তমমিবাভাতি ॥ বি০ ২২ ॥

২২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ স্বতরাং এই আকারাম্পদ জগৎই মায়িক। মধ্যমাকার বিশিষ্ট হয়েও এই পরিচ্ছেদ (সৌমিত) শ্রীকৃষ্ণ বপু শুন্দরীভ্রান্বক, এই সিদ্ধান্তের দ্বারা প্রকরণের উপসংহার করা হচ্ছে—তস্মাং ইতি। অসৎ—সার্বকালিক সত্ত্বারহিত-স্বরূপ বিশিষ্ট যা, তাই অসৎ; অতএব স্বপ্নাভং—স্বাপ্নিক জ্ঞানের মত অঞ্জকালবর্তী, কিন্তু স্বাপ্নিক বস্তুর মত জগৎ মিথ্যা, একুপ ব্যাখ্যা করা যাবে না।—“শ্রীভগবান্প্রধান-মায়াশক্তি পুরুষ এবং স্বাশ্রের সহিত বর্তমান। জগৎ ‘সত্যকৃৎ’ শ্রীভগবানের শক্তিকার্য এই জগৎ মিথ্যা হতে পারে না, কার্যমাত্রের মিথ্যাভেই তার অভ্যন্তরে শ্রীভগবানের প্রমাণের অভাব এমে যাওয়া হেতু।”—(শ্রীভা০ ৭।১।১১)। অস্ত্রধিষ্ণণা জগৎ—অবিষ্টা দ্বারা যার ধিষণা (জ্ঞান) ‘অস্ত্রা’ লুপ্ত হয়েছে, সেই জগৎ। নিত্যম্য ইতি—সক্ষিনী শক্তি। স্মৃথম্য—হ্লাদিনী শক্তি। বোধ—সম্বিদ শক্তি;—এই স্বরূপ শক্তিত্বাভ্রান্বক হওয়া হেতু সচিদানন্দময় শরীর যার, সেই অদীয়—অদীয় অধিষ্ঠানে মায়াতঃ—‘কারণাং’ মায়াকুপা কারণ থেকে উদ্বৃত্ত—উদ্বৃত্ত (উৎপত্তি) হলেও, পুনরায় নাশ প্রাপ্ত হয়ে গেলেও যেন সৎ—সর্বকালিক, একুপ প্রতিভাত হয় এই জগৎ। অথবা, যেহেতু সদমুগ্রাহক অদীয় স্বরূপ সকলই মঙ্গল-প্রবাহ। তস্মাদিদং—তাই ‘ইদং’ এই জগৎ অসৎ স্বরূপ—অমঙ্গলাভ্রান্বক। আচ্ছা মিথ্যাভূত জগৎ সম্বন্ধে ভদ্রাভদ্রবিচারের কি প্রয়োজন আছে, এরই উভয়ে, স্বপ্নাভং—[স্বপ্ন + ন + ভং] স্বপ্নবৎ প্রকাশ পায় না অর্থাৎ এই জগৎ মিথ্যা বলে প্রতীত হয় না। কিন্তু অস্ত্রধিষ্ণত্বাং—অবিষ্টা দ্বারা জ্ঞান লুপ্ত হওয়াতে অতিশয় দুঃখস্বরূপ অভদ্র হলেও সদিব—বিষয়ানন্দ দৃষ্টিতে উভয়ের মতই প্রকাশ পায় ॥ বি০ ২২ ॥

২৩। একস্তমাঞ্চা পুরুষঃ পুরাণঃ সত্যঃ স্বরং জ্যোতিরনন্ত আঢঃ ।

নিত্যোহক্ষরে ইজস্ত্রমুখে নিরঞ্জনঃ পূর্ণাদ্বরো শুক্ত উপাধিতোহমৃতঃ ॥

২৩। অন্ধয়ঃ একঃ তঃ সত্যঃ আঞ্চা (পরমাঞ্চা) আঢঃ পুরাণঃ পুরুষঃ নিত্যঃ পূর্ণঃ অজস্ত্রমুখঃ অক্ষরঃ অমৃতঃ অনন্তঃ অন্ধয়ঃ উপাধিতঃ মুক্তঃ নিরঞ্জনঃ (নির্মলঃ) [ভবসি] ।

২৩। শুলান্তুবাদঃ হে কৃষ্ণ ! আপনি পরমাঞ্চা, পুরাণপুরুষ, সত্যস্তুপ, স্বপ্নকাশ, অনন্ত, সর্বাবতারাবতারী, পূর্ণ, অন্ধয়, উপাধিমুক্ত অমৃত স্বত্ত্বপ ।

২৩। **শ্রীজৈব-বৈৰোধী চীকা :** পুনরবাস্তুর-প্রকরণঃ তদৈব উপসংহরতি—এক ইতি । যশ্চাং ‘নারায়ণস্ত্রম্’ ইত্যাদি, ‘একোইসি’ ইত্যাদি চ, তশ্চাং সপাণিকবলোহয়ঃ তমেক এবাচা সর্বেবাঃ প্রাপঞ্চিকা প্রাপঞ্চিকানাং মূলস্তুপম, ‘তমেকং গোবিন্দং সচিদানন্দবিগ্রহম্’ ইতি, ‘সাক্ষাং প্রকৃতিপরো যোহিয়মাঞ্চা গোপালঃ কথঃ ত্ববতীর্ণে ভূম্যাঃ হ বৈ’ ইতি গোপালতাপনীক্ষণতেঃ । বক্ষাতে চ—‘সর্বেবামপি ভাবানাম্’ ইত্যাদি, ‘কৃষ্ণমেনমবেহি হম্’ (শ্রীভা০ ১০।১৪।১১) ইত্যাদি চ । তত্ত্ব ‘আহাহমেব সাধুরতি ভাবানাম্’ ইত্যাদি, তত্ত্ব ‘পুরুষো যোহিসাবৃতমঃ, পুরুষো গোপালঃ’ ইতি ক্ষণতেঃ । পূর্ণঃ—‘গৃচঃ পুরাণ-পুরুষঃ’ ইত্যাদিনা, তত্ত্ব ‘পুরুষো যোহিসাবৃতমঃ, পুরুষো গোপালঃ’ ইতি ক্ষণতেঃ । পুরাণঃ—‘গৃচঃ পুরাণ-পুরুষো বনচিত্রমাল্যঃ’ (শ্রীভা০ ১০।৪৪।১৩) ইতি বন্ধ্যমাণাং ; সত্যঃ—‘সত্যব্রতঃ সত্যপরঃ ত্রিসত্যম্’ পুরুষো বনচিত্রমাল্যঃ’ (শ্রীভা০ ১০।৪৪।১৩) ইতি বন্ধ্যমাণাং ; সত্যঃ—‘সত্যব্রতঃ সত্যপরঃ ত্রিসত্যম্’ পুরুষো বনচিত্রমাল্যঃ’ (শ্রীভা০ ১০।২।২৬) ইত্যাদ্যাক্ষত্বাং ; স্বরং জ্যোতিঃ—‘যো ব্রহ্মাণং বিদধাতি পূর্বঃ, যো বিদ্বাংস্তৈর্ষে গাপন্তি শু কৃষ্ণঃ । তৎ ত দেবমাঞ্চাবুদ্ধিপ্রকাশঃ, মুমুক্ষুর্বৈ শরণময়ং অজ্ঞেং’ (শ্রীগো তা পৃ ৪।৫) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; অনন্তঃ—‘ন চাকুর্ণ বহিধস্ত’ (শ্রীভা ১০।৯।১৩) ইত্যাদি ; ‘যোহিরং কালস্তস্ত তেং’ (শ্রীভা ১০।৩।২৬) ইত্যাদ্যাক্ষত্বাং ; আঢঃ—‘উপরঃ পরমঃ কৃষ্ণঃ’ ইত্যাদি ব্রহ্মসংহিতায়াম্ (৫।১) ; ‘বিদিতোহনি ভবান্সাক্ষাং’, ইত্যাদ্যাক্ষত্বাং ; আঢঃ—‘উপরঃ পরমঃ কৃষ্ণঃ’ ইত্যাদি ব্রহ্মসংহিতায়াম্ (৫।১) ; ‘বিদিতোহনি ভবান্সাক্ষাং’, ইত্যাদ্যাক্ষত্বাং ; নিত্যঃ—‘নিত্যো নিত্যানাং চেতনচেতনানাং মেকো বহুনাং যো বিদধাতি কামান् । তৎ পীঠগং যে মু যজন্তি বিপ্রা-স্ত্রেবাঃ সিদ্ধিঃ শাশ্঵তী নেতৃত্বযাম্ ।’ শ্রীগো বহুনাং যো বিদধাতি কামান् । তৎ পীঠগং যে মু যজন্তি বিপ্রা-স্ত্রেবাঃ সিদ্ধিঃ শাশ্বতী নেতৃত্বযাম্ । তেবামসৌ গোপক্রপঃ তা পৃ ৩।৩), ‘এতেবিষেঃ পরমঃ পদঃ যো, নিত্যোদ্যুক্তাঃ সংযজন্তে ন কামান্ । তেবামসৌ গোপক্রপঃ প্রযত্নাং, প্রকাশরেদাঞ্চাপদঃ তদৈব ।’ ইতি তৎক্ষণতেঃ ; অক্ষরঃ—‘যশ্চাং ক্রমতৌতোহয়মক্ষরাদপি চেতনঃ’ প্রযত্নাং, প্রকাশরেদাঞ্চাপদঃ তদৈব । অজস্ত্রমুখঃ—‘কৃষ্ণাঞ্চাকো নিত্যানন্দেকরূপঃ’ (শ্রীগো তা পৃ) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; ইতি শ্রীগীতাভাঃ (১।১।১৮) ; অজস্ত্রমুখঃ—‘কৃষ্ণাঞ্চাকো নিত্যানন্দেকরূপঃ’ (শ্রীগো তা পৃ) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; ‘কেবলান্তুভবানন্দস্তুপঃ’ (শ্রীভা ১০।৩।১৩) — ইতি শ্রীবন্ধুদেববাক্যাদেঃ ; নিরঞ্জনঃ—‘বিশুদ্ধবিজ্ঞানধৰং স্বসংস্থৱ্যা, সমাপ্তসর্বার্থম্’ ইতি (শ্রীভা ১০।৩।১।২২) শ্রীনারদ বাক্যাং ; পূর্ণঃ—‘তে হোচুরপাসনমেতস্তু গোবিন্দস্ত্রাখিলাধাৰিণো ক্রুহি’ ইতি তৎক্ষণতেঃ ; ‘কো বেত্তি ভূমন্’ (শ্রীভা ১০।১৪।১১) ইত্যাদি-ব্রহ্মবাক্যাদেঃ ; অন্ধয়ঃ—‘অন্ধতীয়ায় মহতে শ্রীকৃষ্ণায় নমো নমঃ’ (শ্রীগো তা পৃ) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; মুক্তঃ—‘উপাধিতঃ সাক্ষাং-প্রকৃতিপরঃ’ ইতি তৎক্ষণতেঃ ; অমৃতঃ—‘গোবিন্দান্তুভুবিভেতি’ (শ্রীগো তা পৃ) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; সাক্ষাং-প্রকৃতিপরঃ’ ইতি তৎক্ষণতেঃ ; অন্ধয়ঃ—‘গোবিন্দান্তুভুবিভেতি’ (শ্রীগো তা পৃ) ইতি তৎক্ষণতেঃ ; তথা জন্ম-জন্মাভ্যাং ‘মর্ত্তো মৃত্যুব্যালভীতঃ পলায়ন, লোকান্সর্বান্’ (শ্রীভা ১০।৩।২৭) ইত্যাদিবাক্যাদেঃ ; তথা জন্ম-জন্মাভ্যাং ‘মর্ত্তো মৃত্যুব্যালভীতঃ পলায়ন, লোকান্সর্বান্’ (শ্রীভা ১০।৩।২৭) ইত্যাদিবাক্যাদেঃ ; তিনি—‘স্থানুরয়মচ্ছেত্তোহরম, যোহিসৌ সৌর্যে তিষ্ঠতি, যোহিসৌ গোষু তিষ্ঠতি, যোহিসৌ গোপান্স পল঱তি,

যোহিসৌ গোপেৰ তিষ্ঠতি' (শ্রীগোঠা ১।১।২) ইত্যাদি তৎক্ষণতেরেব। তত্ত্ব চীকায়ং পদত্রয়ে চতুর্বিধঃ ক্রিয়াকলং বারয়তীতি তদ্বারণং সমাপয়তীত্যর্থঃ ॥ জী০ ২৩ ॥

২৩। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী চীকানুবাদঃ অবান্তর প্রকরণ শাস্ত্রপ্রমাণের দ্বারা যথার্থকৃপে স্থাপন কৰিবার পৰ এখন প্রস্তুত বিষয়ের উপসঃহার কৰা হচ্ছে—এক ইতি। এই শ্লোকে ব্রহ্মার উল্লিখিত কৃষ্ণের স্বরূপবাচি পদের পক্ষে এখানে শাস্ত্র প্রমাণ উক্তি দেওয়া যাচ্ছে—যেহেতু (১০।১৪।১৪) শ্লোকে বলা হয়েছে, 'আপনিই নারায়ণ' ইত্যাদি এবং (১০।১৪।১৮) শ্লোকে 'আপনি 'এক' অদ্বিতীয় স্বরূপ' ইত্যাদি, সেই হেতু একভূমাত্ম—আপনার 'সপাণি কৰল' বিগ্রহ 'এক'ই 'আত্মা' প্রাপক্ষিক অপ্রাপক্ষিক সব কিছুর মূল স্বরূপ। 'আপনি এক অদ্বিতীয় গোবিন্দ সচিদানন্দ বিগ্রহ' ইতি, 'সাক্ষাং প্রকৃতীর অতীত এই যে পরমাত্মা স্বরূপ গোপাল, ইনি কি কৰে এই পৃথিবীতে অবতীর্ণ হলেন' ইতি—গোপাল তাপনী শুক্তি। এই শ্রীমদ্ভাগবতেই মহাদেব বলছেন—'হে দেবদেব, জগন্নাম্পী, জগদীশ, জগন্ময় ! আপনি যাবতীয় বস্তুর মূল নিমিত্ত কারণ ও উপাদান কারণ । আপনি জড়প্রধান নন, পরম সমগ্র চেতনার আত্মা ও নির্যামক।'—(শ্রীভা০ ৮।১।২।৪)। আৱে, 'শ্রীশুকদেব বলছেন—হে রাজা পৰীক্ষিং ! তুমি কৃষ্ণকে অধিল জীবের পরমাত্মা বলে জানবে।'—(জা০ ১০।২৪।৫৫)। পুৰুষ—'আত্ম অর্থাং গোবিন্দ স্বরূপই পুৰুষকে নিশ্চয়কৃপে পরিচয় কৰিয়ে দেৱ' ইত্যাদি,—'যিনি 'পুৰুষ' তিনিই উরম পুৰুষ গোপাল।'—শুক্তি। পুৱাণ—'বিচ্ছি বনমালায় বিভূতি হয়ে পুৱাণ পুৰুষ শ্রীবুন্দাবনে গৃঢ় ভাবে বিহার কৰছেন।'—(শ্রীভা০ ১০।৪৪।১৩)। সত্যঃ—'দেবতাগণের স্তবে—'হে নিত্যসত্যস্বরূপ, আশ্রিত পালনকৃপ সত্যব্রতধাৰী, সৰ্ব-দেশ কালে সৰ্বশ্রেষ্ঠ'—(শ্রীভা০ ১০।১।২৬)। এইকৃপে নানা প্রমাণ থাকা হেতু প্রস্তুত শ্লোকস্থ শ্রীভগবানের স্বরূপের পরিচয় দৃঢ়ীকৃত হল। স্বয়ং জ্যোতি—'যে কৃষ্ণ ব্রহ্মাকে অষ্টাদশাশ্চরমন্ত্রদানে পালন কৰেন সেই 'আত্মবুদ্ধি প্রকাশক' পরম দেবতার শরণাগত হয় বিদ্বান মুমুক্ষুগণ।'—(গোঠা ১০ পৃ ৪।৫)। অনন্তঃ—'যার অন্তর্দেশ নেই বহিদেশ নেই' ইত্যাদি—(শ্রীভা০ ১০।৯।১৩)।—'এই যে মহীয়ান কাল, যার দ্বারা এই বিশ্ব পরিবর্তিত হচ্ছে, সেই কাল আপনারই ক্রিয়া শক্তি। আপনি সর্বশক্তি অভয়ের আধার।'—(শ্রীভা০ ১০।৩।২৬) এইকৃপ উক্তি থাকা হেতু। আদ্যঃ—'সৈধুর পরম কৃষ্ণ' ইত্যাদি ব্রহ্মসংহিতা (৫।১), 'আপনি যে স্বয়ং ভগবান, তা জানলাম।'—(শ্রীভা০ ১০।১।১৩) বশুদেব বাক্য থাকা হেতু। নিত্যঃ—'যিনি নিখিল নিত্যের নিত্য, নিখিল চেতনার চেতনা, বহু হয়েও এক অর্থাং অদ্বিতীয়, যিনি জীবের সব অভিলাষ পূৱণ কৰেন, সেই কল্পত্রুমুদীমূলস্থ ভগবানকে যে বিপ্র সকল অর্চন কৰেন, তাঁদের শাশ্বতি সিদ্ধি লাভ হয়ে থাকে—অন্তের হয় ন।'—(শ্রীগোঠা ১০ পৃ ৩।৩)। 'এই বিষ্ণুর পরমপদ যিনি নিত্য উত্তম সহকারে ভক্তি ভৱে পূজা কৰেন, বিষ্ণুর পূজা নয়, তার নিকট গোপকৃষ্ণ তৎক্ষণাৎ-ই নিজপদ প্রকাশ কৰেন, প্রযত্ন হেতু।' এইকৃপ শুক্তি থাকা হেতু। অক্ষরঃ—'আমি 'ক্ষরঃ' জীবাত্মা স্বরূপ পুৰুষের অতীত, অক্ষর অক্ষ হতেও উত্তম, বিকার রাহিত্য হেতু পরমাত্মা পুৰুষ হতেও শ্রেষ্ঠ।'—(গীতা ১৫।১৮)। অজস্র স্মৃথঃ—'কৃষ্ণাত্মক নিত্যনিন্দেকরূপ'—(শ্রীভা০ তা০ পৃ) ইতি শুক্তি হেতু।—'বিশুদ্ধ অভুতবের সহিত

অভিন্ন আনন্দস্বরূপ”—(শ্রীভা০ ১০।৩।১৩)। এইৱপি বস্তুদেৰ বাক্য হেতু। **নিৰঞ্জন—নিৰ্মল।**—“বিশুক অনুভবস্বরূপ যে ব্ৰহ্ম, তাঁৰই সান্দীভূতরূপ যে ঈশ্বৰ, সেই আপনাকে প্ৰণাম কৰছি” (ভা০ ১০।৩।৭।২২) শ্ৰীনাৰদেৰ বাক্য হেতু। **পূৰ্ণঃ**—“আপনাৱা অধিলবস্তু ধাৰণকাৰী এই গোবিন্দেৰ উপাসনা বলুন।” শ্ৰুতিতে শ্রীনাৰদেৰ বাক্য হেতু। ‘হে সৰ্বথা পৰিপূৰ্ণ পুৰুষ’—(শ্রীভা০ ১০।১৪।১১)। ইত্যাদি ব্ৰহ্মার বাক্য হেতু। অদ্বয়ঃ—“অদ্বিতীয় মহৎ শ্ৰীকৃষ্ণকে প্ৰণাম প্ৰণাম”—(শ্ৰীগোপাল তা০পু) এইৱৰূপ শ্ৰুতি হেতু; **উপাধিতো মুক্তঃ**—“উপাধিমুক্ত সান্দীভূত প্ৰকৃতিৰ অতীত।” শ্ৰুতি হেতু। **অমৃতঃ**—“গোবিন্দ থেকে মৃত্যু ভয়ে পলাইন কৰে” (গো তা পু) এইৱৰূপ শ্ৰুতি থাকা হেতু। “এই মৰ্ত্তলোকে মৃত্যুৰূপ সৰ্পভয়ে ভীত লোক ব্ৰহ্মাদি সকল লোকে ধাৰণাম হয়েও নিৰ্ভয় হতে পাৱে নি।”—(শ্রীভা ১০।৩।২৭) ইত্যাদি বাক্য হেতু। তথা ‘অমৃত’ জন্ম নেই জৱা নেই, এৱাপে যিনি অন্ত সব থেকে ভিৰু—“ইনি স্থিৰ, অখণ্ডনীয়। ইনি সূৰ্য সম্বৰ্ধিয় তেজে আছেন, গো-তে আছেন, গোপগণকে পালন কৰেন, গোপেদেৰ মধ্যে আছেন।” ইত্যাদি শ্ৰুতি থাকা হেতু।—[শ্ৰীস্বামীপাদেৰ চীকায় অমৃতস্তু প্ৰতিপাদনেৰ জন্য চতুৰ্বিধ ক্ৰিয়াৰ ফল নিৰোধ কৰা হৱেছে—স্বৱং জ্যোতি, নিৰঞ্জন এবং উপাধিতো মুক্ত এই পদত্ৰৈৰে দ্বাৰা। এৱ ভাৰ এ সম্বন্ধে ‘আন্ত’ পদে উৎপত্তি নিৰোধ কৰা হচ্ছে। শ্ৰীভগবৎ প্ৰাণিও ক্ৰিয়া বা জ্ঞানেৰ দ্বাৰা হয়ে থাকে ক্ৰিয়া দ্বাৰা প্ৰাণি ‘আন্ত’ (আন্তা মৃগ নৰ, অতএব সত্য) পদে নিৰোধ কৰা হচ্ছে। জ্ঞানেৰ দ্বাৰা প্ৰাণি ‘স্বৱং জ্যোতি’ পদে বাৰণ কৰা হচ্ছে। আন্ত ধাৰণকে যেমন উদ্বৃত্তে কিম্বা চেকিতে কুটে তাৰ তুষ দূৰীভূত কৰা হয় সেইৱাপে উপাধি দূৰীকৰণে বিকৃত হউক না, উপাধি না থাকায় তা সম্ভব নয়—তাই বলা হচ্ছে ‘মুক্ত উপাধিত’ ইতি]। জী০ ২৩।

২৩। **শ্রীবিশ্বনাথ চীকাঃ** বিশ্ব, তৰানন্দমুক্তিৰেবত্যাহ—এক ইতি। অং এক আন্তা পৰমাত্মেত্যৰঃ। জীবাত্মনঃ বহুহৈনেকভাবাবঃ। নভু পৰমাত্মা নিৰাকাৰ এব ন পুৰুষঃ পুৰুষশব্দস্থাকৃতিমত্যেব পদাৰ্থে কুটে। কিমন্তঃ পুৰুষঃ ইবাৰ্কাচীনঃ ন পুৱাতনঃ। নভু নন্দপুত্ৰহা-দৰ্বাচীনোহিপ্যহং পুৱাতনো ভৰতঃ স্তৰ্যবাভূবং নতু যথাৰ্থতয়েতি তত্ত্বাহ, সত্যঃ অং নন্দপুত্ৰোহিপি সত্যঃ দ্বৈকালিক সভাৰান্ত পুৱাণ পুৰুষ ইত্যৰঃ। অন্ত পুৰুষস্তু কালকৰ্ম্মাদি প্ৰকাশ্বাদহমপি কিং তন্ত্ৰেব। ন স্বয়ং-জ্যোতিস্তু স্বপ্ৰকাশঃ কিং সুৰ্য্যাদিবৎ পৰিচ্ছিলঃ ন অনন্তঃ ন বিদ্যাহেন্তঃ কালতো দেশতন্ত্র যন্ত সঃ ন অন্তেহিপ্যবতাৰা এবস্তুতা। এব তেষামহং কতমন্ত্বত্বাহ, আন্তঃ অং তেষামপি মূলভূতেহিবতাৰীত র্থঃ। অহং-দ্বিপৰার্কান্তে কিমেতৎস্বৰূপেণৈবাবস্থান্তামি নবেত্যত আহ, নিত্যঃ জগদিদং পুৱাতনমপি সত্যমপি দ্বিপ-ৰার্কান্তে স্বৰূপেণাস্থানিতামুচ্যতে। অস্ত তদাপি নন্দপুত্ৰাকারণাপি স্থান্তসীতি নিত্য উচ্যসে। ইদ-কাৰস্তু পূৰ্ণব্ৰহ্মস্বৰূপত্বঃ “ধৈহিসৌ সৌধৈ তিষ্ঠতী”ত্যাদৌ “ঘং সান্দীভূত পৰাৰ্ক্ষেতি গোবিন্দং সচিদানন্দ-বিগ্ৰহং বন্দাবনসুৰভূক্তহতলাসীনমি”তি বা তাপনীক্ষণতেঃ। “ব্ৰহ্মণোহি প্ৰতিষ্ঠাহ”মিতি অহুক্রেশ। অন্ধ-কাৰবতঃ ঘড়ুকাৰবত্তেন প্ৰতিক্ষণকৰস্বাদহমপি কিং তন্ত্ৰেব। ন অক্ষরঃ নন্দকাৰবত্তে হৃবশ্যমেৰ সুখদুঃখ-ধৰ্ম্মানো ভবস্তু তত্ত্বাহ—অজস্রস্তুখঃ। নভু মম বালে গোপীস্তন্তুহৃদধিষ্ঠতাদিষু লোভঃ পৌগণে কালিয়াদিষু

কোপঃ, কৈশোরে গোপিকাঙ্গ কাম ইত্যহং কামাদিমালিষ্যুক্ত এব, ন নিরঞ্জনঃ হংকামাদীনামপি চিন্ময়হাঁ। নহু তদপি গোপিকাদিসাপেক্ষহাদপূর্ণস্ত ভবাম্যোবেতি তত্ত্বাহ—পূর্ণঃ প্রেমভক্তিসাপেক্ষহং হি ন পূর্ণস্ত ব্যাহ-স্তীত্যর্থঃ। নব্বেবস্তুতো মহিষঃ কোইপ্যন্তো বর্ততে ন বেতি তত্ত্বাহ অদ্বয়ঃ। নহু সত্যমদ্বয়হাঁ পূর্ণব্রৈবোহং তদপি কেচিন্মাঃ বিদ্যোপাধিঃ মত্তন্তে তত্ত্বাহ—উপাধিতো মুক্ত ইতি “বিদ্যাবিদ্যাভ্যাঃ ভিৱ” ইতি গোপাল-তাপবীক্ষ্টবেঃ। যতস্তুমযৃত ইতি “অমৃতং শাশ্বতং ব্রহ্মে”তি শ্রুত্যাক্ষমগৃহশব্দবাচং নিরূপাধি ব্রহ্মেব। শ্রেষ্ঠেণ ন বিদ্যতে মৃতং মৃত্যুর্ম্মাঁ স ইতি ॥ বি০ ২৩ ॥

২৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আরও, আপনার অনন্তমূর্তি থাকা সহেও আপনি অচিন্ত্য শক্তিতে এক মূর্তিই, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—এক ইতি। আপনি এক আত্মা—পরমাত্মা, একুপ অর্থ। জীবাত্মা বহু বলে তার এককের অভাব। আচ্ছা, পরমাত্মা তো নিরাকার, পুরুষ নয়—পুরুষ শব্দে তো আকৃতি বিশিষ্টই বুঝা যায়। এই কি অন্ত পুরুষের মতো অর্বাচীন, পুরাতন নয়? আচ্ছা নন্দপুত্র বলেই আমি অর্বাচীন হলেও পুরাতন-আপনার স্মৃতি যোগ্য হয়েছি, কিন্তু যথার্থভাবে নয়—এরই উত্তরে, সত্যঃ—আপনি নন্দপুত্র হলেও ‘সত্য’ ত্রৈকালিক সত্ত্বাবান্পূর্ব পুরুষ।

পূর্বপক্ষ, আচ্ছা এই পুরুষের কাল-কর্মাদির প্রকাশক ভাব হেতু আমিও কি কাল কর্মাদির মতো এই পুরুষের দ্বারা প্রকাশিত? না আপনি তো স্বয়ংজ্যোতিঃ—স্বপ্রকাশ। সুর্যের মত কি সীমিত? না, অনন্ত—কালতঃ দেশতঃ যাঁর অন্ত নেই সেই পুরুষ। আচ্ছা, অন্ত অবতারগণও তো এই রূপই—তাদের মধ্যে আমি কোন্টি? এরই উত্তরে, আচ্ছঃ—আপনি তাদেরও মূলভূত অবতারী, এইরূপ অর্থ।

আচ্ছা আমি দ্বিপূর্ব অন্তে কি এই স্বরূপেই বিরাজমান থাকি-বা থাকি না, এর উত্তরে বলা হচ্ছে, নিত্যঃ—এই জগৎ পুরাতন হলেও সত্য হলেও দ্বিপূর্ব অন্তে স্বরূপে থাকে না বলে ইহাকে অনিত্য বলা হয়। আপনি কিন্তু তখনও নন্দপুত্র আকারেই বিরাজমান থাকেন, তাই নিত্য বলা হচ্ছে—সেই আকারেরই পূর্ণ ব্রহ্মস্বরূপ হওয়া হেতু—“যিনি এই বৃন্দাবনে থাকেন,” ইত্যাদি। বা “যিনি সাক্ষাৎ পরব্রহ্ম—সেই গোবিন্দ সচিদানন্দ বিগ্রহ বৃন্দাবন-কল্লতরু তলাসীন।”—তাপনী শুভ্রি থাকা হেতু। “আমি ব্রহ্মের বাসস্থান”—গীতায় শ্রীভগবানের উক্তি। আচ্ছা, যার শরীর আছে, সেতো বড় বিকার-বান হওয়া হেতু প্রতিক্রিণ অপক্রয় শীল, আমিও কি সেইরূপ অপক্রয়শীল? না আপনি সেইরূপ নন—আপনি অক্ষর—অপক্রয়শীল নন। আচ্ছা, যাদের শরীর আছে তারা নিশ্চয়ই সুখ-হৃৎ দেহ ধর্ম যুক্ত, এরই উত্তরে, অজস্র সুখ—আচ্ছা বাল্যে আমার গোপীন্তন-তৃতৃ-দধি-মৃতাদিতে লোভ, পৌগণ্ডে কালিয় নাগাদিতে কোপ, কৈশোরে গোপীকাদিতে কাম এইরূপে আমি কামাদি মালিষ্যুক্তই তো হলাম এরই উত্তরে—না, তা নয়, নিরঞ্জন—আপনি নির্মল, কারণ আপনার কামাদিও চিন্ময়। আচ্ছা, তা হলেও তো গোপিকাদি সাপেক্ষ হওয়ায় আমি অপূর্ণ, এরই উত্তরে, আপনি প্রেমভক্তি সাপেক্ষ হওয়ায় পূর্ণব্রহ্মের হানী হচ্ছে না। আচ্ছা এইরূপ আমার মতো অন্ত কেউ আছে বা নেই, এরই উত্তরে, অদ্বয়—আপনি অদ্বয় তত্ত্ব। আচ্ছা,

২৪। এবং বিধং স্বাং সকলাত্মনামপি স্বাত্মানমাত্মাত্মতয়। বিচক্ষতে ।

গুর্বর্কলকোপনিষৎসুচক্ষুষা যে তে তরন্তীব ভবানৃতামুধিমু ॥

২৪। অস্যঃ যে গুর্বর্কলকোপনিষৎসুচক্ষুস। (গুরুরেব সূর্যাঃ উপনিষৎজ্ঞানঃ প্রাপ্য তেন সুনেত্রকপঃ তেন) সকলাত্মনাঃ স্বাত্মানঃ এবন্ধিঃ স্বাং আত্মাত্মতয়। (পরমাত্মাত্মেন) বিচক্ষতে (পশ্চতি) তে ভবানৃতমুধিঃ (মিথ্যাভবসমযুদ্ধঃ) তরন্তি ইব ।

২৪। মুলানুবাদঃ হে কৃষ্ণ ! যারা গুরুকৃপা-লক্ষ উপনিষৎ জ্ঞানদৃষ্টিতে পূর্বোক্ত লক্ষণ সকল আত্মার পরমস্বরূপ কৃষ্ণ আপনাকে অন্তর্যামীরূপে অনুভব করেন, তারা অনায়াসে ভবসমুদ্ধ পার হবে যান ।

সত্যই আমি অদ্বয় বলে পূর্ণত্বক নিশ্চয়, তা হলেও কেউ কেউ আমাকে বিদ্যা-উপাধিযুক্ত মনে করে, এরই উত্তরে, উপাধিতে মুক্ত—আপনি উপাধি মুক্ত—“বিদ্যা অবিদ্যার স্পর্শ-মুক্ত”—গোপাল তাপনী ত্রুটি । অতএব আপনি অমৃত “অমৃত শাশ্বত ব্রহ্ম” এইরূপে শ্রাব্য অমৃত শব্দ বাচ্য নিরূপাদি ব্রহ্ম আপনি । অর্থাত্ব—যার হাতে মৃত্যু হলে মৃত্যুপদ লাভ হয়, কাজেই আর পুনর্বার জন্মও হয় না মৃত্যুও হয় না ॥ বি ০ ২৩ ॥

২৪। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ এতাদৃশ ব্রজজ্ঞানেনায়াসেনেব সংসারানুস্যান্তে ইত্যাহ— এবমিতি, এবন্ধিঃ পূর্বোক্তপ্রকারকং স্বাং শ্রীকৃষ্ণ সকলাত্মনামপি জীবভেদানাঃ পূর্বোক্তপুরুষত্রয়ভেদানাক্ষাপি রশ্মীনাঃ শ্বেকদেশানাথঃ স্বর্ধমণ্ডলমিব স্বাত্মানঃ পরমস্বরূপঃ আত্মাত্মতয়। সকলেত্যাদিন। যথোক্তঃ তথ্যেব, ন তু কেবলগুরুত্বাদিত্যেত্যর্থঃ । বিচক্ষতে আত্মাদিতঃ সর্বতঃ পরমপ্রেমাস্পদভেনামুভবন্তি, সাক্ষাত্তপদেষ্ট্বাং তাদৃশো গুরুরেবার্কঃ, ন ব্রহ্মোপদেষ্ট্বং দিপাদীস্থানীয়ঃ; তদ্বিদশ্চ ‘কৃষ্ণেন্মরেহি ত্রয়াত্মানমখিলাত্মানাম’ (শ্রীভা ১০। ১৪। ৫৫) ইত্যহুসারেণ শ্রীশুকদেবাদিঃ । উপনিষচ্ছু-গোপালতাপদ্মাত্মা ‘যোহিসৌ ব্রহ্ম পরং ব্রহ্ম গোপালঃ’ ইত্যাদিগুরুপা । ভবো জন্মমরণাদিময়ঃ সংসারঃ, তস্মানৃতহাত্মনাত্মেন চ ‘ব্রহ্মসুজান্ত’ (শ্রীভা ১০। ২। ৩০) ইত্যাদিরৌত্যা গোবৎসপদাত্মানভাদিব-শব্দঃ । জী ০ ২৪ ॥

২৪। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ ২৩ শ্লোকে যা বলা হল, এতাদৃশ শ্রীকৃষ্ণ সদ্বক্ষে থেকে জ্ঞান, তার দ্বারা অনায়াসে সংসার থেকে মুক্তি প্রাপ্ত হয় জীব । এই আশয়ে বলা হচ্ছে—এবম ইতি । এবং বিধং-পূর্বোক্ত প্রকার স্বাং-আপনাকে । নিজ একদেশ রশ্মিজ্ঞালের আশ্রয় সূর্য মণ্ডলের মত পূর্বোক্ত কারণার্থবশারী প্রভৃতি পুরুষত্রয়ের আশ্রয় স্বাত্মানঃ—পরম স্বরূপ শ্রীকৃষ্ণকে আত্মাত্মতয়—অন্তর্যামীরূপে, কেবল যে শুল্ক জীবের অন্তর্যামীরূপে, তাই নয়, সকল জীবেরই, বিচক্ষতে—‘বি+চক্ষতে’ জীবাত্মা থেকে সর্বত্ত্বাবে পরম প্রেমাস্পদরূপে অনুভব করে যাব। গুর্বর্ক—গুরুরূপী সূর্য, সাক্ষাৎ উপদেশ দান করা হেতু তাদৃশ গুরু হলেন সূর্যস্বরূপ, অন্য উপদেশ দাতার মত দীপস্থানীয় নয় । শুকদেবাদিই হলেন তদ্বিধ গুরু, কারণ তিনি এই সাক্ষাৎ উপদেশ করেন, যথা—“শ্রীশুক শিষ্য পরীক্ষিঃ মহারাজকে উপদেশ

২৫। আজ্ঞানমেবাগ্নত্যাহবিজানতাঃ তেনেব জাতং নিখিলং প্রপঞ্চিতমু।  
জ্ঞানেন ভূয়োহপি চ তৎ প্রলীয়তে রজ্জুমহের্তোগভবাত্বৈ যথা ॥

২৫। অঘয়ঃ আভারঃ (জীবম) আভ্যন্তরীণ (জ্ঞানানন্দময় আভাবেন) অবিজানতাঃ নিখিলং প্রপঞ্চিতঃ জাতং (সর্ববং সংসারোহিতৃঃ) ভূয়ঃ অপি (পুনঃ অপি) জ্ঞানেন তৎ (প্রপঞ্চিতঃ) রজ্জুম অহঃ (সর্পস্ত) ভোগভবাত্বৈ যথা (শরীর্য অধ্যাসাপবাদৈ) প্রলীয়তে ।

২৫। যুলানুবাদঃ যারা শুক্র জীবকে স্বয়ং মূলস্বরূপ বলে জানে, কিন্তু আপনিই যে স্বয়ং মূলস্বরূপ, তা জানে না, তাদের এটি দোষে দেহে আভ্যন্তরীণ নিখিল সংসার এসে যায় । পুনরায় স্বরূপ জ্ঞানের উদয় মাত্রই এই অথ চলে যাব—রজ্জুতে সর্পভ্রমের অপগমের মত ।

করছেন—হে পরীক্ষিঃ, তুমি এই কৃষকে সর্বজীবের আভ্যন্তরূপ বলে জানবে ।” উপনিষৎ—জ্ঞানকৃপ শুচকু, শ্রীগোপাল তাপমী আদি দ্বারা উপদেশ প্রাপ্ত জ্ঞান শুচকু । কিরূপ উপদেশ ? যথা—“যিনি সেই ব্রহ্ম-পরংব্রহ্ম গোপাল” ইত্যাদি রূপ । এবং তব ইতি—জ্ঞানমরণাদিময় সংসার । ইহা অনুত্ত মিথ্যা । এই স সারের মিথ্যাত্ব হেতু যারা আপনাকে আশ্রয় করে তাঁরা ভবসাগরকে গোবৎসপদতুল্য তুচ্ছ মনে করে—‘ত্বয়মুজাক্ষ’—(শ্রীভা ১০।২।৩০) এই শ্লোকানুসারে ॥ জী০ ২৪ ॥

২৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চ বন্দীরনির্বিশেষব্রহ্মস্বরূপোপাসকা অপি ত্বয়ি পুরুষাকার-স্বরূপে পরমাত্মানেন ভক্ত্যা ভাগ্যবশাদ্য যদি প্রাপ্তনিষ্ঠাঃ স্মৃষ্টিহি তে শান্তভক্তাঃ সংগীয়ন্ত ইত্যাহ—এবত্তিথং উত্তপ্তক্ষণং তাঃ সকলাত্মনাঃ সর্বজীবাত্মনাঃ স্বাত্মানং মূর্ত্তহেন মনোনয়নাহৃদিকত্বাঃ শোভনমাত্মনং পুরুষ-স্বরূপমেব আভাভ্যন্তরীণ পরমাত্মানেন ভক্ত্যা যে পশ্চাত্তি “পরমাত্মাকে কৃষে জাতা শান্তীরতির্ততে”তি শ্রীভক্তিরসামৃতোত্তেক্ষঃ । কেন শুক্ররেবার্কস্ত্রমালিকা অধ্যয়নেন প্রাপ্তা যা উপনিষৎ সৈব শুচকুস্তেনতদার্থব-গাহনোথেন জ্ঞানেন তব এব অনুত্তামুধিষ্ঠিতঃ তরন্তৌব ॥ বি০ ২৪

২৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আরও, আপনার নির্বিশেষ অক্ষস্বরূপের উপাসকগণও আপ-নার পুরুষাকার স্বরূপে পরমাত্মা ভাবে ভক্তিতে ভাগ্যববশ হেতু যদি প্রাপ্তনিষ্ঠ হয় তবে তাঁদিগকে শান্তভক্ত বলা হয়, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, এবত্তিথং ইতি । এবংবিধৎ—পূর্বশ্লোকে যে বলা হল সেই লক্ষণযুক্ত তাৎ—আপনাকে । সকলাত্মনাহপি—সর্বজীবাত্মারও স্বাত্মানং—মূর্ত্তরূপে মনো-নয়নের আক্ষণ্যক হেতু শোভন ‘আভ্যানম’ পুরুষরূপকেই আভ্যান্তরীণ—পরমাত্মারূপে ভক্তিতে যিনি দেখেন, তার শান্ত রতি হয়—“পরমাত্মা ভাবনায় কৃষে শান্ত রতি জাত হয় ভক্তিরসামৃতসিদ্ধি । কার দ্বারা ? যে শুক্র রূপ সূর্য, তাঁর থেকে লক্ষ—অধ্যাত্মনের দ্বারা প্রাপ্ত যে ‘উপনিষৎ’, উহাই শুচকু, এর দ্বারা । উপনিষৎ-অর্থ অব-গাহনোথেকে জ্ঞানের দ্বারা যে পরমাত্মারূপে দর্শন করে, তিনি ভবান্তুধি—সংসারকৃপ মিথ্যাসমুদ্র তরন্তৌব—উত্তীর্ণ হয়ে থাকেন ॥ বি০ ২৪ ॥

২৫। **শ্রীজীব-বৈঁ তোষণী টীকা**ঃ নবান্না খলু শুক্রাবস্থে। জীব এব মূলঃ, ততস্তুদজ্ঞানেন এব জাতঃ প্রপঞ্চস্তুজ্ঞানেনৈব অশ্রে, কিং ভগবজ্ঞানেনেতি বিপ্রতিপন্নান্নিরাকরোতি—আত্মানমেবেতি, আত্মানঃ স্বয়মেবাত্মা মূলস্বরূপত্বেন বিজ্ঞানতাঃ জীবানাঃ, ভবন্তঃ তু তদ্বপন্নেনাপ্যবিজ্ঞানতামিত্যেব-কারার্থঃ। তেনৈব মূলেন ভগবদজ্ঞানেনৈব হেতুনা নিখিলঃ প্রপঞ্চিতঃ জাতঃ তৎ দোষমদহিষ্য। ভগবত্তত্ত্বামায়ু বিস্তারিতঃ দেহাদিকঃ তেষাঃ জাতম্। স্বরূপান্ত্রিপূর্বক-তদধ্যাসেন তদীয়ত্বা সম্পন্নঃ, তস্মাজ্ঞানেন মূলেন ভগবদজ্ঞানচ্ছন্দকেন ভগবজ্ঞানেন স্বরূপজ্ঞানঃ, তদধ্যাসহেতুরজ্ঞানমপি প্রলীয়তে, তৎপ্রলয়মেব দৃষ্টান্তেন স্পষ্টঃ বোধযুক্তি—রজ্ঞামিতি। অত্রেকদেশাদিশেষে দ্রষ্টব্যঃ—‘ভয়ঃ দ্বিতীয়াভিনিবেশতঃ স্তা,-দীশাদপেতন্ত্র বিপর্যয়োহিষ্যতিৎঃ। তন্মায়ুরাত্মে বুধ আভজ্ঞেত্রঃ, ভৈত্যকয়েশঃ শুক্রদেবতাত্ম।’ (শ্রীভা ১১।২।৩৭) ইতি; তৈশ ব্যাখ্যাতম্—“যতো ভয়ঃ তন্মায়ু ভবেত্ততো বুধো বুদ্ধিমাণস্তমেব আভ-জ্ঞে উপাসীত; অনু ভয়ঃ দ্বিতীয়াভিনিবেশতো ভবতি, স চ দেহাহস্তারবতঃ, স চ স্বরূপান্ত্রুরণাঃ, কিমত্র তন্ত্র মায়া করোতি? অত আহ—ঈশাদপেতন্ত্র ইতি। ঈশবিমুখস্ত তন্মায়ু অস্মতিঃ স্বরূপান্ত্রিপূর্বতি, ততো বিপর্যয়ো দেহোহিষ্যীতি, ততো দ্বিতীয়াভিনিবেশাভ্যঃ ভবতি। এবং হি প্রনিন্দ় লৌকিকীবপি মায়ান্ত্র; উক্তঃ শ্রীভগবতা—‘দৈবী হোৱা শুণমুৰী মম মায়া হুরত্যুৱা। মানেব যে প্রপত্নেন্তু মানানেত্রঃ তরন্তি তে।’ (শ্রীগী ৭।১৪) ইত্যাদি। যত্পোবং তথাপীশ্বরতত্ত্বমাত্রস্তাপেক্ষয়া তত্ত্ব চ প্রতিপত্তি নাত্তত, ন চাংশিনঃ, ন চানুভবন্ত্র শ্রীরামনায়াপি তচ্ছুবণাঃ। তস্মাং তত্র জীবস্বরূপান্ত্রব এব সম্যাগপেক্ষতে, পরি-পূর্ণাবির্ভাবস্থ স্বয়ংভগবস্তুজ্ঞানঃ পরমঃ মহদেবেতি তন্ত্র চ কলঃ হয়ি চ পরমপ্রেমোদয় এবেতি ভবেঃ।

২৫। **শ্রীজীব-বৈঁ তোষণী টীকান্তুবাদ**ঃ অজ্ঞা আত্মা হল শুক্র জীব, ইহাই মূল। অতএব এর সমন্বে অজ্ঞানতা বশতঃই সংসার এসে যায়—আর এই আত্মার জ্ঞানেই সংসার মাশ হচ্ছে যায়; তবে আর ভগবৎ জ্ঞানের প্রয়োজন কি? এইরূপ বিপরীত ভাবনা নিরাকৃত হচ্ছে, আত্মানমেবেতি।

**আত্মানাম্বু**—শুক্র জীবকে আত্মত্যু—স্বয়ঃ মূলস্বরূপ বলে জানে, কিন্তু আপনিই যে স্বয়ঃ মূল স্বরূপ তা জানে না—এখানে ‘এব’ কারেন এইরূপ অর্থ তেনৈব—এর দ্বারাই—মূলে শ্রীকৃষ্ণ বিবরে অজ্ঞানতা হেতুই নিখিল প্রপঞ্চিতম্ভুজাতম—নিখিল প্রপঞ্চ তাদের জাত হল—এই অজ্ঞানরূপ দোষ-অসহিষ্যও ভগবৎক মায়াদেবীর দ্বারা বিস্তারিত দেহাদি নিখিল প্রপঞ্চ জাত হল তাদের। স্বরূপ-অন্ত্রিপূর্বক দেহে আত্ম বুদ্ধি দ্বারা দেহাই আমি এরূপ বুদ্ধি পাকা হয়ে গেল—স্বতরাং জ্ঞানোদয়ে মূল ভগবৎ-অজ্ঞানচ্ছন্দক ভগবৎ জ্ঞানের দ্বারা স্বরূপ জ্ঞানদেহে আত্মবুদ্ধি হেতু যে অজ্ঞান তাও লয় প্রাপ্ত হয়ে যায়, সেই লয় প্রাপ্ততা দৃষ্টান্তের দ্বারা স্পষ্ট করা হচ্ছে, রজ্ঞাম্ ইতি। অজ্ঞান জ্ঞানই রজ্ঞতে সর্পভ্রম, জ্ঞানোদয়ে উহা চলে যায়। এখানে দৃষ্টান্তটি একদেশবর্তী হওয়া হেতু বিশেষ দ্রষ্টব্য—“যে ব্যক্তি ভগবানের প্রতি বিমুখ, মায়াতে তার স্বরূপ বিস্মিতি ঘটে এবং তৎপর দেহে আত্মবুদ্ধি রূপ বিপর্যয় ঘটে, এর থেকে দ্বিতীয়াভিনিবেশ জন্মে, তৎকলে ভয়ের উদয় হয়, স্বতরাং বিবেকী ব্যক্তি শুক্রদেবকে দেবতা জ্ঞান করে অনন্ত ভগিন্তে শ্রীভগবানের ভজন করবেন।”—(শ্রীভা ১৩।২।৩৭)।

[শ্রীসামিপাদের ব্যাখ্যা : 'যেহেতু শ্রীভগবৎমায়া দ্বারাই ভয়ের স্তুতি হয় কাজেই বুদ্ধি-মান্ব বাস্তি এই মায়ার অধীনের ভগবানকে উপাসনা করেন। পূর্বপক্ষ, আচ্ছা দ্বিতীয়াভিনিবেশ থেকেই তো ভয়ের উৎপত্তি, সেই দ্বিতীয়াভিনিবেশ দেহ-অহঙ্কার থেকে আসে, আর এই দেহ-অহঙ্কার অরূপ-অশুরণ হেতু আসে—এখানে মায়ার কি কাজ ? এরই উত্তরে, ঈশাদপেতস্ত—ঈশ বিমুখের শ্রীভগবৎমায়া দ্বারা 'অস্তি' অরূপের অস্তিত্ব ঘটে, অতঃপর বিপর্যয়—আমি দেহ এইরূপ বুদ্ধি আসে, অতঃপর দ্বিতীয়াভিনিবেশ থেকে ভয় আসে।']

লৌকিক মায়াতেও এক-কে আর-এক যে দেখা যায়, তাতো প্রসিদ্ধই আছে এবং শ্রীকৃষ্ণের দ্বারা গীতায় উক্তও হয়েছে—“আমার এই শৃণময়ী দৈবীমায়া দুর্লভ । আমাকে যে আশ্রয় করে আমিই তাকে এই মায়া পার করে দেই ।】 যদিও এখানে স্বয়ং ভগবান্কুরই একুপ বলেছেন, তথাপি ঈশ্বরতত্ত্ব মাত্রেরই অপেক্ষা মায়া ছাড়ানে—তাতেও আবার স্মরণ মাত্রেরই অপেক্ষা, অংশী শ্রীকৃষ্ণের নয়, অনুভবের নয়, কারণ শ্রীরাম-নামেরও একুপ বল শোনা যায়। স্মৃতরাঃ এখানে মায়া-তাড়নে জীবস্মরূপ অনুভবই সম্যক্ত অপেক্ষা আছে, পরিপূর্ণ আবির্ভাব স্বয়ং ভগবানের সম্বন্ধে সেই জ্ঞান পরম মহৎই হয়ে থাকে, তার ফলও—স্বয়ং ভগবানে পরম প্রেমোদয়ই হয়ে থাকে, একুপ ভাব ॥ জী০ ২৫ ॥

২৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকা : নহু তরন্ত্যেব তে কিমিতি তরন্তৌবেতি ক্রয়ে ? তথা ভবস্তু চান্তৃতঃং বা কৃতস্ত্র তেবাঃ জ্ঞানিনামাত্মায়নীয়ে বিবর্তবাদমতে জগদিদমনৃতমেব ইত্যত তত্ত্বরণমনৃতমেব তরন্তৌবেতুচুতে ইত্যাহ—দ্বাভ্যাম् । আত্মানঃ জীবঃ আত্মতয়া জ্ঞানানন্দময়াত্মেন অবিজ্ঞানতাঃ কিন্তু অবিদ্যয়া আবরণাজ্জ্ঞাতুমশক্ত্বতাঃ তেনেবজ্ঞানেন নিখিলঃ প্রপঞ্চিতঃ সর্বঃ সংসারেইত্তৎ । ভূয়ঃ পুনশ্চ সাংখ্যযোগবৈরাগ্য-তপোভক্তিভিন্নাত্মনো দেহব্যতিরিক্তহেন যজ্ঞজ্ঞানঃ তেন তৎ সর্বঃ প্রপঞ্চিতঃ বিলৌরতে । যথা রজাঃ আহে-র্ভোগস্তু সর্পশরীরস্তু অজ্ঞানজ্ঞানভ্যাঃ ভবাভবে অধ্যাসাপবাদৌ ॥ বি০ ২৫ ॥

২৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদ : আচ্ছা তারা কি পার হয়ে গেল ? না, পারের মতো হল—এই কথার সঙ্গে সঙ্গতি রেখেই 'ভব' অর্থাৎ এই জগৎকে 'অনৃত' অর্থাৎ মিথ্যা বলা হল। অথবা, সেই জ্ঞানিদের আশ্রয়ে যোগ্য বিবর্তবাদ মতে এই জগৎ মিথ্যা, তাই এই জগৎ-পারও মিথ্যা—কাজেই বলা হল পার নয়, পারের মতো । এই আশয়ে বলা হচ্ছে—ঢটি শ্লোক । আত্মানঃ—জীবকে আত্মতয়া—জ্ঞান-নন্দময় জীবাত্মারূপে অজ্ঞান্তা ব্যক্তিদের নিকট (সংসার প্রকাশ পায়) । অবিজ্ঞানতাঃ—কিন্তু অবিদ্যা দ্বারা আবরণ হেতু জ্ঞানতে অসমর্থ জনদের তেনেব—সেই অজ্ঞানের দ্বারাই নিখিলঃ প্রপঞ্চিতঃ—সব কিছু সংসাররূপে প্রতীয়মান হয় অর্থাৎ আশ্চি জ্ঞানের বিষয়রূপে সম্পাদিত হয় । ভূরো—পুনরায় সাংখ্যযোগ-বৈরাগ্য-তপো-ভক্তিভারা । জীবাত্মার দেহ-ব্যতিরিক্তরূপে যে জ্ঞান, তাৰ দ্বারা সেই নিখিল সংসার বিলীন হয়ে যায় ॥ বি০ ২৫ ॥

২৬। অজ্ঞানসংজ্ঞোক্তো দ্বো নাম নান্যো স্তু ঋতজ্ঞভাবাঃ ।

অজ্ঞস্তুচিত্যাভ্যনি কেবলে পরে বিচার্যমাণে তরণাবিবাহনী ॥

২৬। অন্বয়ঃঃ অজ্ঞস্তুচিত্যাভ্যনি (নিরস্তুরজ্ঞানস্বরূপে আস্তুতস্তে) কেবলে (শুন্দে) পরে (প্রপঞ্চা-  
ত্মীতে) বিচার্যমাণে তরণো (সুর্যে) অহনী (রাত্রিদিনে) ইব অন্বো দ্বো নাম অজ্ঞান-সংজ্ঞো ভববন্ধোক্তো  
ঋতজ্ঞভাবাঃ (সত্যজ্ঞানস্বরূপভাবাঃ) ন স্তুঃ (ন বিগ্নেতে) ।

২৬। মূলানুবাদঃ সংসার বন্ধন ও মুক্তি এই নাম দুটিই অজ্ঞানতা থেকে উদ্ভূত । সত্য জ্ঞান  
থেকে পৃথক্ক কোনও ভাবে যে বন্ধ-মোক্ষের অস্তিত্ব বোঝা যায়, তা নিত্য জ্ঞান রূপ শুন্দ অপাঞ্চতীত আস-  
তত্ত্বে বিচারণত হলে মিথ্যা হয়ে পড়ে ।

২৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ অনুত্তবঃ দর্শযতি—অজ্ঞানেতি । ঋত-শব্দেন ত্রিব্যাভি-  
চার্যাচ্যতে ; জ্ঞ-শব্দেন জ্ঞাতা, ভাব শব্দেন পদার্থবিশেষঃ ; ঋতশ্চাসো জ্ঞশ্চেতি ঋতজ্ঞঃ, স চাসো ভাবশ্চেতি  
ঋতজ্ঞভাবঃ । এষ এবাজ্ঞস্তুচিত্যাভ্যনীত্যানুবন্ধিত্যতে, তত্র ঋতাজ্ঞস্তোরেকহঃ ব্যক্তমেব, জ্ঞানস্তোরেকহঃ  
প্রকাশরূপস্তু সূর্য্যাদেঃ প্রকাশমানস্তুবচ্ছিত্তোহিপি চেতনকপহাঃ । এবং খলু স্বপ্রকাশমজ্ঞান রহিতক, তজ্জ্ঞান-  
স্তোদেব, ভাবান্বনোরেকহন্ত ভাবযতি প্রকাশযতি চেতয়তীতি নিরুক্তেঃ, আস্তুনীত্যাজ্ঞানমিত্যাভ্যাঃ জীব-  
স্বরূপমেবাত্র পূর্বত্র চ পঠে লভ্যতে । তত্ত্ববাজ্ঞানজ্ঞানবন্ধোক্তবিচারার্হভাঃ । প্রকরণেইশ্বিরাভ্যামস্তুত  
ভগবদ্বাচিত্তাঃ, যুশ্চন্তবচ্ছব্দযোঃ সর্বত্র প্রযুক্তস্তুচ । তস্মাদযুমৰ্থঃ—দ্বো ভববন্ধোক্তো স্তুঃ,  
মায়াবৃত্তিকপহাঃ, তো তস্মিরজ্ঞস্তুচিদাভ্যন্তে ঋতজ্ঞভাবে তু বিচার্যমাণে ন স্তুঃ । তত্রানযোঃ সন্দেহোইস্তু  
নাস্তি বেতি বিচারে ক্রিয়মাণে তু তত্র ন সন্তবত ইত্যর্থঃ । তহিং কথঃ তো স্ফুরতঃ ? তত্রাহ—অজ্ঞানেনৈব  
সংজ্ঞাপ্রতীতির্থযোন্তে, তথা দৃষ্টান্তেন দর্শযতি—যে অহনী লিঙ্গমমবায়ত্তারেন রাত্রাহনী তরণেরন্তে স্তুঃ,  
কালবৃত্তিকপহাঃ, তে তু তরণো তথা বিচার্যমাণে যথা ন সন্তবত ইত্যর্থঃ । জী০ ২৬ ॥

২৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ জন্মরণাদিময় সংসারের অস্ত্যতা দেখান হচ্ছে  
অজ্ঞানেতি । ঋতজ্ঞভাবাঃ—ঋত+জ্ঞ+ভাবাঃ—এখানে ‘ঋত’ শব্দের অর্থ অব্যাভিচারী অর্থাৎ অপরি-  
বর্তনশীল, নিত্য ইত্যাদি । ‘জ্ঞ’ জ্ঞাতা । ‘ভাব’ পদের অর্থ বিশেষ (পূর্বাপর বিচার করে একই অর্থ তেও তেও  
করলে তাকে পদার্থ বলে) । ঋতজ্ঞ ভাবঃ—সত্য জ্ঞান ভাব—সত্যজ্ঞান আস্তুতস্ত । এই ‘ঋতজ্ঞভাব’ (ঋত+  
জ্ঞ+ভাব) পদটির অনুবাদকৃপেই শ্লোকের পরবর্তী পদ অজ্ঞস্তুচিত্যাভ্যনি (অজ্ঞস্তুচিত্য+অভ্যনি) পদটি  
প্রয়োগ করা হয়েছে । সেখানে ঋত ও অজ্ঞ এই দুটি পদের একই এবং জ্ঞান ও চিত্ত এই দুটি পদের একই  
প্রকাশিত—প্রকাশকপ সূর্যাদির প্রকাশমানতার মতো ‘চিত্ত’ ও জ্ঞান স্বরূপ হওয়া হেতু । যা স্বপ্রকাশ এবং  
অজ্ঞান রহিত, তা জ্ঞাত অর্থাৎ সর্বজ্ঞত্ব হয়ে থাকে । ‘ভাব’ এবং আভ্যনি এই দুইটি পদের একই—‘ভাবযতি’  
প্রকাশ করে, চেতনা দান করে, এইরূপ নিরুক্তি থাকা হেতু । এই শ্লোকের ‘আভ্যনি’ পদ ও পূর্ব শ্লোকের  
(২৫ শ্লোকের) ‘আভ্যনাম’—এই দুই পদে ‘জীবস্বরূপ অর্থই পাওয়া যায়, এখানে ও পূর্ব শ্লোকে ।

২৭। আমাত্মানঃ পরং মহা পরমাত্মানমেব চ ।

আমা পুনর্বহিমুর্গ্য অহোইত্তজনতাজ্জতা ॥

২৭। অন্ধয়ঃ হাঁ আত্মানঃ পরং (পরমাত্মানঃ মহা) পরং (পরমাত্মানঃ) আত্মানঃ মহা আমা পুনঃ বর্হিঃ মৃগ্য অহো, অজ্জজনতাজ্জতা (অজ্জজনস্ত অজ্জতা কীৰ্ত্তি) ।

২৮। মূলানুবাদঃ হে কৃষ্ণ ! অতি মূর্ধ জন পরমাত্মা আপনাকে কেবল শুল্ক জীবস্বরূপ মনে করে এবং এখন বে পরমহরি আপনি, তাকেও অব্বেষণ অঘোগ্য মনে করে । পুনরায় শুল্ক জীবস্বরূপ বিলক্ষণত্বে দেহের মধ্যে অব্বেষণ করে, শ্রীবৃন্দাবনে নয় ।

শুতরাঃ এই জীবস্বরূপ অর্থেই অজ্ঞান-জ্ঞান, বন্ধ মোক্ষ এই সব বিচার হোগ্য । এই প্রকরণে কিম্বা অন্তর 'আজ্ঞান'-'আত্মানম' এই দু পদ ভগবৎবাচী না হওয়া হেতু এবং সর্বত্র 'যুদ্ধাং' 'ভবৎ' শব্দ ব্যাবহার হওয়া হেতু উপরের অর্থ ই সমীচীন । শুতরাঃ এই শ্লোকের অর্থ একপ হবে, যথা—ভববক্তন-মোক্ষ, এইই সত্য-জ্ঞান-আত্মাত্ম থেকে ভিন্ন-মায়বৃত্তিরূপ হওয়া হেতু । অজ্ঞ চিত্যাত্মনি—নিত্যজ্ঞানরূপ শুল্ক প্রপঞ্চাতীত আত্মত্ব-ভূমিকায় দাঢ়িয়ে বিচারত হলে বন্ধন মোক্ষ তুইই মিথ্যা হবে পড়ে । এই বন্ধন মোক্ষের মধ্যে কোনও সম্বন্ধ আছে কি নেই ? একপ বিচার করলে দেখা যায় কোনও সম্বন্ধ থাকা সম্ভব নয় । তা হলে এই বন্ধন মুক্তি কি করে স্ফুর্তি প্রাপ্ত হয় ? এরই উত্তরে, অজ্ঞানের দ্বারাই সংজ্ঞা—প্রতীতি হয় এই বন্ধ-মোক্ষের । দৃষ্টান্তের দ্বারা বিষয়টি বুঝানা হচ্ছে, যথা—যে রাত্রিদিন (লিঙ্গসম্বায় শ্রাবণে) সূর্য থেকে ভিন্ন সন্তাবান্ন-কালবৃত্তি-রূপত্ব হেতু, সেই দিন রাত্রিকে সূর্যে বসে তথা বিচারত হলে আর যেমন ভিন্নত রাখা সম্ভব হয় না, সেইরূপ বন্ধ-মোক্ষ সম্বন্ধেও জানতে হবে, বন্ধনও নেই কাজেই মোক্ষও নেই । [ শ্রীসনাতন—মিথ্যাত্মের দৃষ্টান্ত, সূর্যে রাত্রি দিনের মতো—সূর্যে রাত্রির অভাব, সেই হেতু তার বিভাজ্য দিবাভাগও নেই । ] । জী০ ২৬ ॥

২৬। শ্রীবিশ্ব টীকাঃ অতঃ ভবস্তু অনৃতহাদেব তত্ত্বরগস্ত্রাপ্যনৃতস্তঃ স্পষ্টৱ্যতি অজ্ঞানেতি । অজ্ঞানেন সংজ্ঞা যরোন্তে ভববক্তনোক্তো ভবঃ সংসারস্তত্ত্বপো বন্ধুচতুর্মোক্ষচ তো বৌ নাম জ্ঞত্বাবো জ্ঞতৃত্বঃ জ্ঞানমিতি যাবৎ, ঋতশ্চাদো জ্ঞত্বাবশ্চ তস্মাদন্তে যো স্তঃ তো ঋতজ্ঞত্বাবে তস্মিন্দ্বন্দ্বচিত্যাত্মনি তৎস্বরূপে জীবে কেবলে দেহাদি সঙ্গরহিতে বিচার্যমাণে সতি ন স্তঃ ন সম্ভবত ইত্যৰ্থঃ । দৃষ্টান্তেন দর্শয়তি । যে অহনৌ লিঙ্গ সম্বায়শ্রাবণে রাত্র্যাহনৌ তরণেরত্তে স্তঃ । তে তু তরণৌ তথা বিচার্যমাণে যথা ন সম্ভবত ইত্যৰ্থঃ ॥ বি০ ২৬ ॥

২৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ অতএব সংসারের অসত্যতা হওয়া হেতু এই সংসার তরণে যে মিথ্যা হয়ে দাঢ়াচ্ছে, তাই স্পষ্ট করা হচ্ছে—অজ্ঞান সংজ্ঞো ইতি । অজ্ঞান সংজ্ঞো—অজ্ঞানে কৃত নাম যাদের, মেই ভববন্ধ মন্ত্রো—সংসার বন্ধন মুক্তি সম্বন্ধে জ্ঞত্বাব—জ্ঞাত্বাব অর্থাং জ্ঞান ; সত্য জ্ঞান থেকে পৃথক ভূমিকায় দাঢ়িয়ে যে বন্ধ-মোক্ষের অস্তিত্ব বোঝা যায়, তা দেহাদি সঙ্গ রহিত সত্য জ্ঞানরূপ জীবে

বিচার্হমান হলে ন স্তুৎ—আর বোৱা যাব ন।—এ বিষয়ে দৃষ্টান্ত—যে অহনী লিঙ্গসমবায় স্থাবে রাত্রিদিন সূর্য ভিন্ন অন্য স্থান থেকে সন্তুব, সেই রাত্রি দিন সূর্যের ভিতরে বসে বিচারে রত হলে যথা সন্তুব নয়, সেই রূপ বক্ষ মোক্ষ সম্বন্ধেও বুঝতে হবে ॥ বি ২৬ ॥

২৭। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকা**ঃ যে তু সকলাভ্যানমপ্যাভ্যানঃ ব্রাহ্মাভ্যামোক্ষত্বা বিচক্ষতে, তে অতিমূর্খি এবেত্যাহ—স্বামিতি, পরমাভ্যানমেব স্থা: পরং কেবলমাভ্যানঃ শুন্দজীবস্বরূপঃ মহা । অপার্থে চকারঃ । আত্মা ‘আততস্তাচ মাতৃত্বাং আত্মা হি পরমো হরিঃ’ ইতি স ভবানপি অপুর্বহিমুগ্যঃ স্থাঃ । ‘অভাবে ন হানো নাচ’ ইত্যামরঃ । ন পুনর্বহিঃ শ্রীবৃন্দাবনে মৃগ্যতে, কিন্তু শুন্দজীবস্বরূপভেদেন দেহান্তরে এব মৃগ্যতে ইত্যার্থঃ । অহো বিশ্বায়ে, ইয়মজ্ঞজ্ঞনতায়া অজ্ঞতা, পূর্বোক্ষম্ব বিবিধবৈলক্ষণ্যস্ত হাত্যনভুমক্ষানাং । যদ্বা, আভ্যানঃ সর্বেবাঃ মূলস্বরূপঃ স্থাঃ পরম অনাভ্যানঃ মহা, তথা পরং স্বত্বেইত্যামেব তাদৃশমাভ্যানঃ মহা, যঃ কশ্চিদত্ত্বো ভবেদিতি কল্পয়িত্বা, বহিস্ত্রংপাদাভসদনাদস্যাদন্ত্য আত্মা মৃগ্যো । ভবতি, মৃগ্যত ইত্যার্থঃ । ইয়মত্ত্বে অজ্ঞজ্ঞনতায়া অজ্ঞতেতি । যদ্বা, স্থাঃ কেবলাভ্যানঃ জীবস্ত শুন্দস্বরূপমেব মহা তত্ত্ব উৎকর্ষবাপ্তে পরমাভ্যানমন্ত্র্যামিন্দ্রিঃ চ স্থাঃ মহা তথা তথা বা যদি অভাবে, তদপীত্যার্থঃ । অজ্ঞজ্ঞনতায়া অজ্ঞতেব পরিশিষ্যতে । ‘বিষ্টভ্যাত্মিনঃ কৃংস্তমেকাংশেন স্থিতো জগৎ’ (আগী ১০।৪২) ইতি ভগবত্বাক্যানন্দসক্ষমানঃ, যশ্চ আত্মা মুখ্যবৃত্ত-তচ্ছব্দবাচ্যো বহিমুগ্য এবেতি তর্জনৈযুগলেন চরণকমলযুগলঃ দর্শযতি ; যদেবং ন স্থাঃ, তদাহমপি স্বসদন এব স্থিত্বা মনসি সমাধান্তঃ, ন পুনরত্ব শ্রীবৃন্দাবনে সমায়ান্ত্রম, ‘ন হি গৃহে নষ্টঃ বনে মৃগ্যতে’ ইতি ভাবঃ । সন্ধিষ্ঠন্দেহিমুরোধেন জ্ঞান্যজ্ঞনতায়া অজ্ঞতেতি বা ; যদ্বা, যে জীবত্বেইধৰ্মত্ববিদ্য-দোহিপি সর্বঃ পরিতাজ্জ্য তাদৃশঃ শ্রীকৃষ্ণ সম্প্রতি শ্রীবৃন্দাবন এব মৃগ্যস্তি, তাম স্তোতি । প্রথমঃ তাৰং পরং কেবলমদ্বেতোপাসনয়া আভ্যানঃ জীবস্বরূপান্তিরভূত্যুভূত, ততঃ পরমাভ্যানমেব চাহুভ্য পুনরদূনা আত্মা তলক্ষণঃ সর্বেবাঃ মূলস্বরূপঃ বহিশ্চক্ষুরাদিগোচরে মৃগ্যঃ সম্পাদ্যতে ; তন্মাদহো বিজ্ঞনতায়া বিজ্ঞতেতি, অজ্ঞজ্ঞনাজ্ঞতেতি কচিং পাঠঃ । তত্ত্ব চাজ্জ শব্দেনাত্মকমশব্দবিদ্য এবাত্ম ব্যাখ্যোরঃ । অত্ত মৃগ্য অহো ইত্যত্র রোক্তস্তাবৎ, সদৈত্যারোদনবচনত্বেন মৃগ্য ইত্যকারণ্ত প্রত্বাঃ ‘অতো রোক্তস্তাবন্তে ইতি সূত্রঃ ন প্রবর্ততে ইতি । জী ২৭ ।

২৮। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকান্তুবাদঃ** কিন্তু যারা আত্মারও আত্মা আপনাকে কেবল মাত্র আত্মা বলে দেখে তারা অতি মূর্খ ই এই আশয়ে বলা হচ্ছে, স্বাম ইতি ।

পরমাভ্যানমেব ভাগ্য—পরমাভ্যা আপনাকে কেবল আভ্যানঃ—শুন্দজীবস্বরূপ মনে করত । চ—অপি । আত্মা—“অসীম হওয়া হেতু ও মাতা স্বরূপ হওয়া হেতু আত্মাই পরম হরি” এইরূপে সেই পরমহরি আপনিও অপুর্বহিমুগ্যস্থাঃ—খোজবার অযোগ্য হিয়ে থাকেন মূর্খদের কাছে । (অভাবে—নহি, অ নো, না—অন্তর) ‘পুনর্বহি’ শ্রীবৃন্দাবনে খোজে না, কিন্তু খোজে শুন্দজীব স্বরূপ বিলক্ষণতায় দেহের ভিতরে, একপ অর্থ । অহো বিশ্বায়ে । ইহা অজ্ঞজ্ঞনতার অজ্ঞতা, পূর্বোক্ষ বিবিধ বিলক্ষণতা যুক্ত স্বয়ং উগবান-

কৃষের অনুসন্ধান না করা হেতু তাদের অজ্ঞতারই প্রকাশ । অথবা, আত্মানং—সকল আত্মার মূলস্বরূপ ত্বাং—আপনাকে পরম—অনাত্মা মনে করে, তথা পরং—আপনা থেকে অন্তরে, সর্বমূল স্বরূপ আত্মা মনে করে । অন্ত সাধারণ কিছু হবে, এইরূপ কল্পনা করে এই বৃন্দাবনে আপনার এই পদক্ষমলের নিকট থেকে অন্তর্ত্র আত্মার অনুসন্ধান করে । ইহা অহো অজ্ঞজনতার অজ্ঞতা । অথবা, ত্বাং—আপনাকে কেবল আত্মানং—জীবের শুন্দস্বরূপ মনে করে, তারপর আপনাকে উৎকর্ষ প্রাপ্ত পরমাত্মা এবং অন্তর্যামী মাত্র মনে করে—সেইরূপ সেইরূপ যদি বা মনে করে, তা হলেও এই মনে করাটা অজ্ঞজনতার অজ্ঞতাতেই পরিশেষে গিয়ে চেকে । “হে অজ্ঞন, অথবা এইরূপ বহুজ্ঞানে তোমার কি প্রয়োজন ? বস্তুত তুমি ইহাই জেনো যে, আমি একাংশ দ্বারা এই সমগ্র চরাচর জগৎ ব্যাপে অবস্থান করছি ।” (গীতা ১০।৪২) । এইরূপ শ্রীভগবৎ-বাক্য অনুসন্ধান হেতুই তাদের এই অজ্ঞনতা । আরও যে ‘আত্মা’ মুখ্য বৃত্তিতে শ্রীকৃষ্ণকেই বুঝাচ্ছে, তাঁকে ‘বহিঃ’ এই শ্রীবৃন্দাবনেই অনুসন্ধান করতে হবে, ব্রহ্মা এইরূপে তর্জনী যুগলের দ্বারা চরণ-যুগল দেখালেন । যদি এইরূপ না হত, তাহলে আমি ব্রহ্মলোকে নিজের ধরে বসে মনের ভিতরে তাঁকে নিয়ে আসতাম ধ্যানযোগে—পুনরায় এই বৃন্দাবনে চলে আসতাম না । ‘গৃহে তারান বস্তু বনে থোঁজে না লোকে’—এইরূপ ভাব । অথবা, যারা আসলে অজ্ঞান হয়েও নিজেদের জ্ঞানী মনে করে সেই জনদের অজ্ঞতা । অথবা, যারা জীবতত্ত্ব দৈশ্বরতত্ত্ববিদ হয়েও সব কিছু ত্যাগ করে তাদৃশ শ্রীকৃষ্ণকে সম্প্রতি শ্রীবৃন্দাবনেই থুঁজছেন, তাদিকে স্তব করছেন ব্রহ্মা । প্রথমে সাকলো পরং—কেবল অবৈত্ত উপাসনা দ্বারা আত্মা আপনাকে জীবস্বরূপের অতিরিক্ত অনুভব করে অতঃপর পরমাত্মাকেও অনুভব করে পুনরায় অধূনা আত্মা—তলস্থ সকলের মূলস্বরূপ আপনাকে মাংস চক্র আদির দৃশ্যাদি রূপে মৃগ্য—নিয়ে আসেন ; সে কারণে তাঁরা বিজ্ঞ—‘অহো বিজ্ঞজনদের বিজ্ঞতা,’ এইরূপ পাঠও কোথাও আছে ; আবার কোথাও ‘অজ্ঞজনতার অজ্ঞতা’, এরূপও আছে । আরও, যেখানে অজ্ঞ পাঠ, সেখানে অজ্ঞ শব্দে অনুভূম শব্দবৎ বিজ্ঞহই এরূপ বাখ্যা এখানে করা যাবে না । [ অনুভূম—‘ন বিজ্ঞতে উভয় যশ্মাঃ’—অতি উভয় । ] এখানে ‘মৃগ্য অহো’ কাঁদতে কাঁদতে থুঁজে বেড়ায়, এরূপ অর্থ করা যাবে না । জী০ ২৭ ।

২৭। শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎ যে দ্বাত্মবিন্দুস্তাঃ পুরুষাকারঃ ত্বঃ মাত্রিযন্তে ত এব পুরোক্তাঃ স্তুলতুষ্বাবঘাতিন ইত্যাহ—সামিতি । চ অপ্যর্থে । পরমাত্মানমেবাপি ত্বঃ পুরুষাকারঃ পরং শুন্দপরমাত্মানোইন্দ্রঃ মাত্রাংশবলঃ আত্মানং মত্তা আত্মা পরমাত্মা পুনস্ত্রেবহিরেব মৃগ্যঃ । অহো তত্ত্বা অজ্ঞজনতায়া অজ্ঞতা অত্যন্ততেত্যর্থঃ । অয়মর্থঃ বিবর্তপরিণামাদয়োবাদাঃ খলু চিন্তিলে মায়িকে জগত্ত্বের প্রবর্তনে । নতু পূর্ণচিতি ব্রহ্মণি তথা “শাবদঃ ব্রহ্ম বপুর্দৰ্থ”দিতি তৃতীয়াৎ । “যজ্ঞপূর্ভাতি বিভূত্বণায়ুধেরব্যক্তিদ্ব্যক্তমধারয়দ্বিভুঃ । বভুব তেলেব স বায়ন” ইত্যষ্টমাত্ম । “সত্যজ্ঞানানন্তানন্দমাত্রেকরসমূর্ত্য” ইতি দশমাত্ম । “গোবিন্দঃ সচিদানন্দবিগ্রহঃ বৃন্দাবনবৃক্ষহতলাসীন”মিতি “তাসাঃ মধ্যে সাক্ষাত্ত্বাগোপালপুরী হী”তি গোপালতাপনী-শ্রাতেশ্চ । পূর্ণব্রহ্মাত্মাকে ভগবদ্বপুর্বামাদাবপি যে তু শ্রতিস্মৃতীক্ষণাভাবাদন্ধাস্ত্র তত্ত্বাপি বিবর্তমন্ত্বপরম্পরায়েব

২৮। অন্তর্ভবেনন্ত ভবন্তমেব হতৎ ত্যজন্তে মৃগয়ন্তি সন্তঃ ।

অসন্তমপ্যন্ত)হিমন্তরেণ সন্তঃ শুণঃ তৎ কিমু যন্তি সন্তঃ ॥

২৮। অৰ্থঃ [হে] অনন্তঃ সন্তঃ (সাধবঃ) হি (নিশ্চয়ে) অতৎ ত্যজন্তঃ (জড়ং ত্যক্ত্বা) অন্তর্ভবে এব ভবন্তঃ মৃগয়ন্তি (বিচিষ্টি) অন্তি (নিকটে) অসন্তম (অবিদ্যমানম) অপি অহিং (সর্পঃ)। “নামঃ সর্পঃ” ইত্যাকারং জ্ঞানঃ] অন্তরেণ (বিনা) সন্তঃ (জনাঃ) কিমু সন্তঃ (বিদ্যমানঃ) তৎ শুণঃ যন্তি (জ্ঞানন্তি) ।

২৮। শূলান্তুবাদঃ হে অনন্ত ! জগতের মধ্যে যারা বিবেকী, তারা শ্রীকৃষ্ণ আপনাকেই অব্বেষণ করে থাকেন। আপনাকে ছাড়া অন্তান্ত মূল কিছু বিরক্তির সহিত ত্যাগ করে থাকেন। কারণ অসত্যভূত সর্পবুদ্ধি ত্যাগ বিনা সত্যরজ্জু বুদ্ধি হয় না ।

অবর্তনশ্চে অশ্রুন্তি তে বহো শব্দেন ব্রহ্মণা শব্দস্থৌ শোচেন্মু মধ্যে বিস্তররসবিবরী চক্রিতে ইতি । অজ্ঞ-জ্ঞানজ্ঞত্বাত্পি পাঠঃ ॥ বি ০ ২৭ ॥

২৭। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ যারা নিজেদের আত্মবিং মনে করে (অথচ নয়) সেই জনেরা ব্রজবালকরূপ আপনাকে আদর করে না, তারাই পূর্বোক্ত স্তুল তুষ কুটুম্বকারী লোক, এই আশয়ে বলা হচ্ছে খাম্ম ইতি । চ—অপি ।

পরমানন্দমেবাপি—বিগ্রহবান্ত আপনাকে ‘পরং’ শুন্দ পরমান্ত্ব। থেকে ভিন্ন মান্ত্রিক দেহ মনে করে । আত্মা—পরমাত্মা খুঁজে বেড়ায় আপনা থেকে বাইরে । অহো সেই অজ্ঞ জনতার অজ্ঞতা ! অর্থাৎ ইহা অতি অন্তুত । বিবর্ত-পরিপামাদি বাদিগণ চিংভির মান্ত্রিক জগতেই বিতর্ক স্থুল করে দের । পূর্ণ চিংব্রকে করে না । এই বিগ্রহ যে পূর্ণ চিং ব্রহ্ম, সে সম্বন্ধে শ্রুতি স্মৃতি প্রমাণ উচ্ছিতি দিচ্ছেন, যথা—“শব্দব্রহ্মানন্দ” —(ভা ৩।১২।৪৭) অর্থাৎ বেদময় দেহধারণ করলেন ।”—“শ্রীভগবানের ষে-বিগ্রহ ভূষণ ও আবুধ সকলের সহিত নিত্য প্রকাশ পাচ্ছে ; আরও, যা অব্যক্ত ও চিংস্বরূপ, তাকেই কৃপা করে ব্যক্ত করলেন তিনি । সেই বিগ্রহেই, মাতা পিতার গোচরেই অন্তুত চরিত নটের স্তায় বামন ব্রাহ্মণ কুমার হলেন ।”—ভা ০ ৮। ১৮।১২) ।—“সত্য-বিজ্ঞান আনন্দই ব্রহ্মের স্বরূপ, সত্য-বিজ্ঞান-সন্তুষ্টি ব্রহ্মের স্বরূপ, আনন্দই ব্রহ্মের রূপ ইত্যাদি শ্রুত্যুক্ত সত্যাদি রূপ যে ব্রহ্ম, তাঁরই মূর্ত্তরূপ হল এই সব বৎস বালক ।” (ভা ০ ১০।১৩।৫৪) । —“বৃন্দাবনের দেবতার তলে বিরাজমান গোবিন্দ সচিদানন্দ বিগ্রহ” ইতি—“সব ব্রজবালার মধ্যে সাক্ষাৎ ব্রহ্ম গোপাল পূরী” গোপালতাপনী । এইসব প্রমাণ হেতু পূর্ণ ব্রহ্মাত্মক শ্রীভগবৎ বপুত, ধারাদিতেও যারা শ্রুতিস্মৃতি আলোচনা অভাবে অন্ধ, তারা সেই সেই স্থানেও অন্ধ শুন্দ পরম্পরায় বিবর্ত প্রবর্তিত করে— এরা পতিত হয়—‘অহো’ শব্দে ব্রহ্ম নিজ স্থিতে শেঁচাদের মধ্যে এদেরকে বিশ্বাস রসের বিষয় রূপে নির্ণিত করলেন । পাঠ অজ্ঞজ্ঞনতা-জ্ঞজ্ঞনতা ইত্যাদি হু প্রকার আছে ॥ বি ০ ২৭ ॥

২৮। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ পূর্বত্র হেতুমাহ—হে অনন্ত সর্বব্যাপিন, হি ষষ্ঠাং অন্তর্বে, ব্যষ্টিসমষ্টিকৃপন্ত ভবন্ত জগতো মধ্যে সন্তো বিবেকবন্তো ভবন্তঃ শ্রীকৃষ্ণমেব মৃগয়ন্তি। সর্বদোষহীনং সর্বগুণপূর্ণমেব প্রাপ্তং তেষাং মনোরথঃ; স্বযং ভগবান্ ভবানেব চ তাদৃশ ইতি। কিং কুর্বন্তঃ? অতৎস্তুত্যতি-রিক্তমন্তদন্তদপরিতোষেণ ত্যজন্তঃ। নহু জগদেব মমাবরণং, তৎ কথমত্র মৎপ্রাপ্তিঃ স্থাৎ? উচ্যতে—ভবে-দেবমবিবেকিনাং, বিবেকিনান্ত গৃহস্ত কারণস্ত তব তত্ত্বগুণলেশাভাসভাষিতঃ কার্য্যভূতঃ, তদেব প্রত্যায়কং তত্ত্ব চান্ত নাম, সদ্গুণমসদ্গুণমপান্বিত্যুন্ত তদাশ্রয়লাভো দৃশ্যত ইত্যাহ—অসন্তুমপীতি। সন্ত ইতি সাধারণ-বিবেকিনঃ, পূর্বেষাং তবিশেষাণাং দৃষ্টান্তাঃ। অত্র চ তদংশত্যাগে বাষ্টি প্রক্রিয়েয়ঃ প্রথমতো দেহাদীনাং জড়-মলিনাদিত্বাং ক্রমশস্ত্যাগেন তচ্ছেতনাদিহেতুঃ শুন্দ আঝোপলভ্যতে, নিবিশেষব্রহ্মদৃষ্টিস্তু—‘যা নির্ব’তিস্তুমু-ভূতাং তব পাদপদ্ম,-ধ্যানান্তবজ্জনকথাশ্রবণেন বা স্থাৎ। সা ব্রহ্মণি স্বমহিমন্তাপি নাথ মাতৃৎ’ (শ্রীভা ৪।১৯। ১০) ইত্যাদি ক্রববাক্যাদিভ্যঃ ‘ব্রহ্মণে হি প্রতিষ্ঠাহম’ ইত্যাদি শ্রীগীতাদিভ্যশ্চ (১৪।২৭) পরিহৃষ্টৈব। ততঃ শুন্দজীবস্ত্বাপি প্রকাশকঃ, ‘কেচিং স্বদেহান্তহু’দয়াবকাশে প্রাদেশমাত্রং পূরুষং বসন্তম্। চতুর্ভুজম্’ ইতি দ্বিতীয়োক্তেঃ (২।৮) তদন্তর্যামী, তস্ত্বাপি তত্ত্বাল-গুণোল্লাসেন ততঃ পূর্ণো গর্ভোদশারী তৃতীয়ে বর্ণিতঃ, সমষ্টিস্তর্যামী তদবত্তারাশ্চ, ততোহিপি সর্বব্রহ্মাণুমষ্টিস্তর্যামী ‘আঘোহবতারঃ পূরুষং পরম্পুরুষ’ (শ্রীভা ২।৬।৪২) ইতি সূচিতঃ। কারণার্থবশারী প্রথমপূরুষঃ। ততো ‘বিষ্টভ্যাহমিদঃ কৃৎস্তুম্’ (শ্রীগী ১০।৪২) ইত্যাদি, ‘ষষ্ঠা-যুত্তাযুতাংশাঃশে বিশ্বক্রিয়ির়ং স্থিতা’ ইত্যাদিদৃষ্ট্যা সাক্ষাং হমেব। অথ সমষ্টাবপি পূর্বমিত্রচন্দ্রাদিময়ঃ বিরাজ্ঞকৃপং মামেবেশ্বরং মহ্যন্তে, পশ্চাত্স্ত্বাপি নশ্বরস্ত্বাদিনা তদন্তর্যামীত্যাদি পূর্ববৎ। তস্মাদধূনা কেনাপি ভাগ্যোদয়েন সাক্ষাত্কৃবৈব লাভে সতি সাধুভূং ‘হামাঞ্জানম্’ ইত্যাদি। অত্রেয়ং শ্রীবৈষ্ণবপ্রক্রিয়া—ষষ্ঠে’ব যদেকং চিদস্ত মাঝাঞ্জায়ং বিদ্যাময়ং, তহো’ব তস্মারাবিষয়মবিদ্যাপরিভূতঃ চেতুক্তমযুক্তমিতি জীবাত্ম-পর-মাত্মনোবিভাগোহিবগতঃ। ততশ্চ স্বরূপমার্থ্যবৈলক্ষণ্যেন তদ্বিতয়ঃ মিথোবিলক্ষণস্বরূপমেবেত্যাগতঃ, ন চ পরিচ্ছেদপ্রতিবিষ্঵ত্তাদি-ব্যবস্থয়া বিভাগঃ স্থাৎ; তত্র ষষ্ঠাপাধেরনাদিবিন্দুকত্তেন বাস্তববৎ তহু’বিষয়স্তু তস্তু কথমপি পরিচ্ছেদবিষ্঵ত্তাসন্তবঃ। নির্বিশ্বকন্তু ব্যাপকস্তু নিরবয়বস্তু প্রতিবিষ্঵ত্তাঘোগোহিপি উপাধিসম্বন্ধাভাবাং, দৃশ্যত্বাভাবাচ উপাধিপরিচ্ছেদাকাশস্তু-জ্যোতিরঃশস্ত্রেব প্রতিবিষ্঵ে দৃশ্যতে, ন ভাকাশস্তু, দৃশ্যত্বাভাবাদেব। তথা বাস্তবপরিচ্ছেদাদৈ সতি সামান্যাধিকরণ্য জ্ঞানমাত্রেণ ন তত্ত্বাগশ্চ ভবেৎ। শাস্ত্রে কেচি প্রতিবিষ্঵ত্ত-তস্তীকারশ্চ তৎসাদৃশ্যেনেব ‘অমুবদ্গ্রহণাত্ম্, ন তথাত্ম, বুদ্ধিমত্তাকৃতমন্তর্ভাবাত্তত্ত্বসামঞ্জস্তাদেবম্’ (শ্রীব্র সূ. ৩।২৯-২০) ইতি আরেন উপাধেরাবিদ্যকত্তে তু বাস্তবপরিচ্ছেদাভ্যাবাং প্রাক্তনো মাঝাঞ্জায়মিত্যাত্মভয়া-আকে। বিরোধস্তুদবস্তু এব স্থাৎ। তথা শুন্দায়ং চিত্যবিদ্যাকল্পিতোপাধো তস্তুমীশ্বরাখ্যায়াং বিদ্যেত্যসমঞ্জসাচ কল্পনা স্থানিত্যাত্মসন্ত্বেয়ম্। তস্মাদেকমেব তৎ পরমতত্ত্বঃ স্বাভাবিকাচিত্ত্বশক্ত্যা সর্ববৈব চতুর্দ্বাবতিষ্ঠতে, সূর্যাস্তর্মণলস্ত্রেজ ইব বহির্গুলতদ্বিগ্রহতরশ্যাদিকৃপণ। অচিত্ত্বশক্তিঃ চ মণিমন্ত্র মহোবধ্যাদীনাং কারণ-গণকারণে তশ্চিন্নাশ্চর্যাম্; ‘শ্রুতেন্ত শব্দমূলভ্বাং’ ইতি, ‘আভুনি চৈব বিচ্ছিন্ন হি’ (শ্রীব্র সূ. ২।১।২৭-২৮) ইতি চ আরেন ‘আঝেৰোহিতক্যসহস্রশক্তিঃ’ (শ্রীভা ৩।৩।৩।৩) ইতি; যষ্ঠেইপ্রেতদর্শিতম্, অতস্তুৎ-

সমাবেশাগ্রহুপপন্নিশ্চাচিন্ত্যশক্তিবৈনেব পরাহত। দুর্ঘটঘটকঃৎ হচ্ছিত্যাহং, যেন খলু সা শক্তিরপরিচ্ছিন্ন-  
মপি পরিচ্ছিন্নহেন দর্শয়তি, যথেব দর্শয়তে 'একদেশস্থিতস্থাপ্তে' ইতি। সা শক্তিশ্চ ত্রিধা—অন্তরঙ্গা,  
তটস্থা, বহিরঙ্গা চেতি, তত্ত্বান্তরঙ্গয়া স্বরূপশক্ত্যাখ্যয়া পূর্বেনেব স্বরূপেণ বৈকুণ্ঠাদিস্বরূপবৈভবেন চাবত্তিষ্ঠতে  
তটস্থয়া রশ্মিস্থানীয়চিদেকাঞ্চ শুন্দজীবরূপেণ, বহিরঙ্গয়া মায়াখ্যয়া আভাসগত বর্ণশাবল্যস্থানীয়-তনীয়  
বহিরঙ্গবৈভবজড়াভ্যাপ্তান্তরঙ্গেণ চেতি চতুর্বাহ্মং; যথোক্তং শ্রীবৈষণবে—'একদেশস্থিতস্থাপ্তেজ্যাংশ্চা বিষ্টারিণী  
যথা। পরম্পুরুষ্মণঃ শক্তিস্থথেদমথিলং জগৎ ।' ইতি অন্তে চ—'সম্ভু ভাসা সর্ববিদিমং বিভাতি' (শ্রীকঠ  
২।২।১৫) ইতি। অতএব তদাভ্যাহেন জীবস্তুর তটস্থশক্তিঃৎ প্রধানম্ভু চ মায়ান্তভু'তত্ত্বভিপ্রেত্য শক্তিত্রয়ং  
তটৈব দর্শিতম্। 'বিষ্ণুশক্তিঃ পরা প্রোক্তা ক্ষেত্রজ্ঞাখ্যা তথাপরা। অবিদ্যা কর্মসংজ্ঞাণ্যা শক্তিরিণুতে' ইতি।  
তত্ত্বে 'পরা যাতীত-গোচরা বাচাম' ইত্যনেনোক্ত। ক্ষেত্রজ্ঞাখ্যা জীবত্তুতা, সেয়মপরা প্রথমত্তৌরয়ো-  
র্ধ্যবজ্ঞিনী, তৃতীয়াপেক্ষয়া সেয়মপি পরেতি বা। তথা চ শ্রীগীতাম্ভু ভূম্যাদিতয়া ভেদং প্রাপ্তা অকৃতিরষ্ট-  
ধেতুক্ত্যা প্রাহ—'অপরেয়মিতস্থাঃ প্রকৃতিঃ বিদ্বি মে পরাম। জীবভূতাম' (শ্রীগী ৭।৫) ইতি। 'সর্বভূতেৰ  
সর্ববাঞ্ছন্ম' ইত্যনেনোক্ত। তু অবিদ্যাকর্ম কার্যং যস্তা অপরাহ্যঃ, সা তৎসংজ্ঞা মারেত্যার্থঃ। অতএব জীবস্ত  
রশ্মিস্থানীয়ত্বাং মণ্ডলবিলক্ষণং মায়াব্যবধান-তিরোধাপনীয়বৈভবঃৎ যুক্তম্। তদনন্তরং হৃত্তম—'যথা ক্ষেত্রজ-  
শক্তিঃ সা তারতয়োন বর্ততে' ইতি। অত্যন্তরঙ্গস্থতটস্থ বহিরঙ্গহাদিনেব তেবামেকাভ্যানাং তত্ত্ব সাম্যং,  
ন তু সর্ববাঞ্ছন্মেতি তত্ত্বস্থানীয়ত্বমেবোক্তং, ন তু তত্ত্বপৰং, তত্ত্বত্বদোষা অপি নাবকাশং লভন্তে। অত্ত  
বিশেষবিবেকাঃ শ্রীভাগবতসন্দর্ভ তৃতীয়ক্ষয়োরবলোকনীয়। ইতি দিক্। জী০ ২৮।

২৮। শ্রীজীব বৈ০ তোষণী চীকান্তুবাদঃ পূৰ্ব শ্লোকের অজ্জনের অজ্জতার হেতু বলা হচ্ছে—  
—হে অনন্ত—সর্বব্যাপী শ্রীভগবান—হি—যে হেতু অন্তর্ভুবে—ব্যষ্টি-সমষ্টিরপ জগতের মধ্যে সন্তো—  
বিবেকীজন ভবন্তুৎ—শ্রীকৃষ্ণকেই অব্রেষণ করে থাকে। সর্বদোবহীন সর্বগুণপূর্ণকেই পাওয়ার জন্ম তাদের  
মনোরথ। স্বয়ং ভগবান্ম আপনিই তান্দশ। এই বিবেকী জনেরা কি করে থাকে? অতৎ—আপনাকে হাত্ত  
অগ্রান্ত সব অপরিতোষ হেতু ত্যাগ করে। পূৰ্বপক্ষ, আচ্ছা জগৎই আমার আবরণ, সুতরাং কি করে আমার  
প্রাপ্তি এখানে হতে পারে? এরই উত্তরে বলা হচ্ছে—এ হল অবিবেকীদের কথা। বিবেকীদের কথা কিন্তু  
সর্বকারণ-কারণ গৃত আপনার মেই মেই শুণলেশাভাসের দ্বারা। প্রকাশিত কার্যকৰ্পই আপনাকে জানিয়ে দেয়  
এবং ইহা তো প্রসিদ্ধই আছে। মৎস্ত কুর্মাদির সংকূপ এবং জগৎ প্রভৃতি অসংকূপকেও অব্রেষণের বিষয়ী-  
তৃত না করা জনদের স্বয়ংভগবান্ম শ্রীকৃষ্ণের আত্ময় লাভ দেখা যায়—এই আশয়ে বলা হচ্ছে—অসন্তম-  
গীতি। সন্তুঃ—সাধারণ বিবেকীগণ। পরের শ্লোকে বিশেষ বিবেকীর দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। এই শ্লোকের  
এই সাধারণ বিবেকীদের শ্রীভগবৎ অংশ মৎসকুর্মাদির পরিহারের পৃথক পৃথক প্রক্রিয়া বলা হয়েছে, যথা—  
প্রথমতঃ দেহাদির জড়মালিত্য প্রভৃতি থাকা হেতু ক্রমশঃ ত্যাগের দ্বারা শ্রীভগবৎ-চেতনাদি হেতু শুধ  
আঘাত উপলক্ষ হয়। নিবিশেষ ব্রহ্মদৃষ্টি কিন্তু নিশ্চয়রূপে পরিহত হয়েছে, যথা—“হে নাথ, আপনার  
শ্রীচরণকমল ধ্যান আপনার নিজজনের সহিত আপনার যে লীলা, তা শ্রবণ করে যে আনন্দ লাভ হয়,

অন্ধানন্দেও সেকল শুধু অনুভব হয় না।”—(আত্মা০ ৪।৯।১০)। এই ক্রব বাক্যাদি হেতু এবং “আমি ব্রহ্মের প্রতিষ্ঠা ইত্যাদি”—(গী ১৪।২৭) শ্লোক হেতু। অতঃপর শুন্দ জীবেরও প্রকাশক কোনও কোনও ঘোষী নিজ অন্তর্ধামী পুরুষেরে ধারণার দ্বারা স্মরণ করে থাকে, যথা—“কোনও কোনও ঘোষী পুরুষ স্বস্ত দেহস্ত হৃদয়-গহ্বরে বিরাজিত চতুর্ভুজ শঙ্খ চক্র-গদা-পদ্মধূক্ প্রাদেশমাত্র পুরুষকে ধারণা দ্বারা স্মরণ করেন থাকেন।”—(আত্মা০ ২।২।৮)। এই অন্তর্ধামীরও মেখানে অল্প শুণোলাস হেতু অতঃপর তৃতীয় স্বন্ধে বর্ণিত গর্ভোদ-শাখীকে এবং সমষ্টি অন্তর্ধামীকে ও শ্রীভগবৎ অবতারগণকে স্মরণ করে, অতঃপর সর্বব্রহ্মাণ্ড-সমষ্টি-অন্তর্ধামী শুন্দ অন্ত অবতার কারণার্থশাখীর স্মরণ করে “শ্রীভগবানের প্রথম অবতার কারণার্থশাখী-পুরুষ প্রকৃতির উক্তকণ কর্তা।”—(আত্মা০ ২।৬।৪২)। গীতার ১০।৪২ শ্লোকে কৃষ্ণ অজুনকে বলছেন—“হে অজুন, এইরূপ বহুজ্ঞানে তোমার কি প্রয়োজন? বস্তুত তুমি ইহাই জেনো, আমি একাংশে সমগ্র জগৎ ব্যাপে অবস্থান করছি।” “ধাৰ অযুত্তাযুত অংশের অংশে এই বিশ্বক্রিতি স্থিত”—ইত্যাদি অনুসারে সাক্ষাৎ আপনিই তাদের ধ্যানের বিষয় হয়ে থাকেন শেষ পর্যন্ত।

অতঃপর সমষ্টি প্রক্রিয়া—পূর্বে ইন্দ্রচন্দ্রাদিময় বিরাট রূপ আমাকেই ঈশ্বর মনে করে, পরে তারও নশ্বরতাদি দেখে এই বিরাটের অন্তর্ধামীকে ঈশ্বর মনে করে—সে হেতু অধুনা কোনও ভাগ্যোদয়ে সাক্ষাৎ আপনারই লাভ হলে অর্ধাৎ আপনিই যে সকল আত্মার মূলস্বরূপ স্বরংস্বরূপ ভগবান्, ইহা জানা হলে তার পক্ষে একরূপ বলাই সমীচীন যে ‘ধাৰ আপনাকে মেরুপ জ্ঞান করে না তাৰা অজ়।’

এখানে বৈষ্ণবমতে জীবাত্মা ও পরমাত্মার সম্বন্ধে বিচার করা হচ্ছে—যেহেতু অদ্বিতীয়-চিংবস্তু মায়াৰ আশ্রয় বিন্দাময়, তাই মায়াৰ বিষয় অবিষ্ট। দ্বারা তাঁৰ পরাভূত হওয়া রূপ উক্তি যুক্তিযুক্ত নয়।—এই কথার অধীনেই জীবাত্মা-পরমাত্মার বিভাগ বুঝে নিতে হবে—স্বতরাং স্বরূপ-সামর্থ্যের বিভিন্নতায় জীবাত্মা-পরমাত্মা এই দুই বিভিন্ন স্বরূপ, একরূপ সিদ্ধান্ত আসছে। আবার এ-দুই পরিচ্ছেদ প্রতিবিস্তৃতা প্রভৃতি ব্যবস্থা দ্বারা যে বিভিন্ন স্বরূপ, তাও বলা যাবে না। পরিচ্ছেদ বাদ—যেকোন প্রস্তর খণ্ডের পৃথক্ পৃথক্ খণ্ড দেখা যায়, মেরুপ বাস্তুৰ উপাধি দ্বারা ছিল হয়ে অদ্বিতীয় ব্রহ্মের একখণ্ড ঈশ্বর ও অন্য খণ্ড জীব একরূপ কল্পনাকে পরিচ্ছেদ বাদ বলে। শুন্দ ব্রহ্ম কোনও বন্ধুর চেষ্টা বিষয় হন না। যে সব ধর্ম থাকলে তিনি অপরের চেষ্টার বিষয় হতে পারেন, তার কোনটিই তাতে নেই। স্বতরাং মায়া দ্বারা পরিচ্ছিন্ন (খণ্ডিত) হয়ে ঈশ্বর ও জীব এই দুই হয়েছেন—এ কথা বলা যাবে না।

প্রতিবিস্তবাদ—জলে যেকোন সূর্যতুল্য বহু সূর্য-প্রতিবিস্ত দৃষ্ট হয়, তজ্জপ এই জগতে পরমাত্মাতুল্য বহু অংশ প্রতিবিস্ত দৃষ্ট হয়’—এই শ্রব্ধি অনুসারে প্রতিবিস্তবাদী অবৈতনিকাবলম্বী মণি মিশ্রন বলেন—অবিষ্টা প্রতিবিস্তিত পরমাত্মাই জীব, প্রতিবিস্ত বিস্ত থেকে অতিরিক্ত কোনও বন্ধু নয়—অবস্থা ব্যতিরেকে এই তত্ত্বই নির্দ্ধাৰিত হচ্ছে। এর উক্তরে বলা হচ্ছে—পরমাত্মা জীব থেকে পৃথক্, তাই সূর্য তুল্য, এই বাক্য দ্বারা পরমাত্মার সহিত জীবের সাদৃশ্য দেখানো হয়েছে। ভিল্ল পদার্থেই বিস্ত-প্রতিবিস্ত ভাব ঘটে, অভিন্নে নয়।—

তাই যদি হত তবে অগ্নির ছায়ায় জালা হত। ভেদ ভিন্ন সান্দেশের সম্ভাবনাই হয়। পূর্বপক্ষ—জীব ব্রহ্মের ভেদ স্বীকার করা যায়। অবিদ্যার পরমাত্মার আভাসকেই জীব বলা যাবে—এই পূর্বপক্ষ খণ্ডন করে বলা হচ্ছে—জীবকে পরমাত্মার প্রতিবিম্ব বলা যায় না। জীবের উপাধি যে অবিদ্যা তা পরমাত্মারই শক্তিবিশেষ। আরও পরিচ্ছিন্ন বস্তুরই প্রতিবিম্ব সম্ভব। অপরিচ্ছিন্ন পরমাত্মার প্রতিবিম্ব হতে পারে না। জীব পরমাত্মার হ্যায় চেতন পদার্থ। আরও একটি পূর্বপক্ষ খণ্ডন করে বলা হচ্ছে—বিভূত প্রতিবিম্ব সম্ভব না। তবে শ্রুতির প্রতিবিম্ব বাক্যের কিরূপ অর্থ হবে? এই উক্তরে, শ্রুতির এই বাক্য মুখ্যা বৃত্তিতে প্রযুক্ত হয় নি গুণ বৃত্তি-দ্বারা বৃদ্ধিহুস-ভাগিতাই উহাতে প্রকাশিত হয়েছে—উহার তাৎপর্য এইরূপ—মূর্য বৃদ্ধিভাক, বৃহদায়তন, জলাদি উপাধি ধর্মে সংস্পৃষ্ট নয়, স্বতন্ত্র। পক্ষান্তরে সূর্যের প্রতিবিম্ব—হুম, হুমভাক, ছোট আকার, জলাদি উপাধি ধর্মে যুক্ত ও পরতন্ত্র। তজ্জপ পরমাত্মা—বিভূত, প্রকৃতি ধর্মে নির্লিপ্ত ও সর্বতন্ত্র স্বতন্ত্র, কিন্তু জীব-অনু, প্রকৃতি ধর্মে সংলিপ্ত ও ভগবদধীন। স্বতরাং সেই অবিভীক্ষ্য পরম তত্ত্বই স্বাভাবিক অচিন্ত্য শক্তি দ্বারা সর্বদাই চার প্রকারে বিরাজমান হন, যথা—মূর্য, তার অন্তর্মণ্ডলস্থ তেজ, বহির্মণ্ডল ও তার থেকে বহি-গর্ভ রশ্মি প্রভৃতি রূপে অবস্থিত। মণিমন্ত্রমহৌবধি প্রভৃতি যে শক্তিতে কার্যকরী হয়, তাও শ্রীভগবানের অচিন্ত্য শক্তিরই খেলা—ইহা আশ্চর্য। শ্রুতিই হল প্রমাণ শিরোমণি—শ্রুতির এই শক্তি আসছে 'শব্দ' থেকে এখানেই অচিন্ত্যতা। 'শ্রীভগবানে শক্তির এমনই বিচ্ছিন্নতা'—ত্রি সূ. ২৩। ২৭-২৮। এই স্থার অনু-সারে। "আপনার অনন্ত শক্তি তর্কের অগম্য"—(ভা. ৩। ৩৩। ৩৩)। অতএব সেই সেই সমাবেশ অসঙ্গতি এই অচিন্ত্য শক্তি দ্বারাই পরাহত হয়ে থাকে। দুর্ঘটব্যটকতাই অচিন্ত্যতা—যার দ্বারা সেই শক্তি অপরিচ্ছিন্ন হলও পরিচ্ছিন্ন রূপে প্রতিভাব হচ্ছে। যথা—ঘরের এক কোনে স্থিত অগ্নির আলো বেমন সমস্ত ঘর জুরে থাকে সেইরূপ শ্রীভগবৎ শক্তি জগৎ জুরে থাকে, অর্থাৎ জগৎ-রূপে পরিণতি লাভ করে।

সেই শক্তি ত্রিবিধি—অন্তরঙ্গা, তটস্থা এবং বহিরঙ্গা। এর মধ্যে স্বরূপশক্তি নামক অন্তরঙ্গা পূর্ণ-স্বরূপে এবং বৈকুণ্ঠাদি স্বরূপবৈভবে বিরাজিত রূপে, তটস্থা রশ্মিস্থানীয় চিদেকাত্ম-শুন্দরীর রূপে, বহিরঙ্গা মায়া নামক আভাসগত-বর্ণ শাবল্য স্থানীয়রূপে এবং তদীয় বহিরঙ্গ বৈভব জড়াআক প্রধানরূপে এই চতুর্বিধি। যথা—শ্রীবৈষ্ণবে বলা হল—একদেশশৃঙ্গি অগ্নির আলো যেমন চতুর্দিক আলোকিত করে থাকে, তেমনই পরব্রহ্মের শক্তি অখিল জগৎ জুরে অবস্থিত। “ঘার দীপ্তিতে সকল জগৎ দীপ্ত হয়ে আছে।”—(শ্রীকঠ ২।১।১৫) ইতি। অতএব চিদেকাত্মক হস্তয়া হেতু জীবও তটস্থা শক্তি এবং প্রধানকে মায়া শক্তির অন্তর্ভুক্ত থেরে নিয়ে তিনটি শক্তি উপরে সেখানেই দেখান হয়েছে।—“বিষ্ণু শক্তি তিন প্রকার—পরা, ক্ষেত্রজ্ঞা এবং অবিদ্যা নাম।। বিষ্ণুর পরা শক্তি চিংশক্তি। ক্ষেত্রজ্ঞা শক্তি জীব শক্তি। কর্মসংজ্ঞারূপ। অবিদ্যাশক্তির নাম মায়া।”—(বিষ্ণুপুরাণ ৬।৭।৬০)। এই বিষ্ণুপুরাণেই বলা আছে—যা ইন্দ্রিয়গ্রাহ নয়, তাই পরা। অপরা বা ক্ষেত্রজ্ঞ। শক্তি জীবশক্তি—ইহা প্রথমা শক্তি পরা ও তৃতীয়া মায়া—এ হু এর মধ্যবর্তী। অথবা, তৃতীয়া মায়ার সহিত তুলনায় এই জীব শক্তিকেও ‘পরা’ বলা যেতে পারে। গীতায়ও এইরূপই বলা আছে, যথা—ভূম্যাদি দ্বারা ভেদপ্রাপ্ত। প্রকৃতি অষ্ট প্রকার, এইরূপ উক্তির পর বলা হয়েছে—“পূর্বে যে প্রকৃতির

বিবরণ দেওয়া হল, তা নিকৃষ্ট, তদতিরিক্ত জীবস্বরূপ আমার অন্তরূপ শ্রেষ্ঠ প্রকৃতি আছে। হে অজুন, মেই প্রকৃতিই এই জগৎ ধারণ করে আছে।”। শ্রীবলদেব—এই জড়া প্রকৃতি থেকে ভিন্ন পরা চেতন বলে, ভোগ-কর্তা বলে উৎকৃষ্ট জীবস্বরূপ আমার প্রকৃতিকে জান। পরবে হেতু—এই চেতনা দ্বারা এই জগৎ নিজ কর্ম দ্বারা শয্যাসনাদিবৎ নিজ ভোগের জন্য গৃহীত হয়। ]

শ্রীবিষ্ণুপুরাণে জীবশক্তি সম্বলে উপর্যুক্ত উক্তি হেতু, যথা “সর্বভূতের মধ্যে সর্বান্তর্ধামী”—অবিদ্যা কার্যকর্তা যে অপরা তার নাম মায়া। অতএব জীব সূর্যের রশ্মি স্থানীয় হওয়াতে মণ্ডল থেকে ভিন্ন, তা হলেও মায়ার আবরণ তিরোধাপন যোগ্য বৈভব বিশিষ্ট। এর পর বলা হয়েছে, “সেই যে ক্ষেত্রজ্ঞা বা জীবশক্তি, তা লঘু-গুরু তারতম্য ভাবে থাকে।” এখানে অন্তরঙ্গ-তটস্থ বহিরঙ্গ ভাবের দ্বারাই এক ভাব বিশিষ্ট সকলের মেই মেই বিষয়ে সমতা কিন্তু সর্ব প্রকারে নয়। মেই মেই স্থানীয়ত্ব উক্ত হয়েছে মেই মেই রূপত্ব উক্ত হয় নি। অতএব মেই মেই বিষয়ক দোষ সকলও প্রবেশ করতে অবকাশ পায় নি। জী০ ২৮ ॥

২৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ বিজ্ঞান দ্বাঃ মারোপাধিকেন মণ্ডন্তে, কিন্তু জীবাত্মানমেবত্তমেব মায়ামালিত্ততো বিচ্যুতীকর্তৃৎ তমেব কেবলং শুন্দং মৃগয়ন্তৌভ্যাহ—অন্তর্ভবে শরীরমধ্য এব বর্তমানং অনন্তভবং অনন্তা অসংখ্যা ভবা নানা ঘোনিষ্ঠ জন্মানি যন্ত তৎ প্রসিদ্ধমন্ত্রজ্ঞং জীবাত্মানং মৃগয়ন্তি। কিং কুর্বন্তঃ অতৎ আত্মভিন্নং মায়িকং মায়াকং ভ্যজন্তঃ অপবন্তঃ। নম্ন চিন্ময়ন্ত জীবাত্মানো জ্ঞানেনালং কিং চিন্তিলস্তাপবাদে-নেত্যাশঙ্ক্যাধ্যন্তস্তাপবাদং বিনা অধিষ্ঠানতত্ত্বঃ ন সম্যক্ত জ্ঞায়ত ইতি সতাঃ ব্যবহারেণাহ—অসন্তমিতি। অন্তি সমীপে অসন্তমপ্যাহিমন্তরেণ নায়মহিরিতি তদপবাদং বিনেত্যৰ্থঃ। সন্তঃ গুণং রজুং সন্তঃ কিমু যন্তি জ্ঞানন্তি নৈব জ্ঞানন্তি তথৈব। “অসঙ্গেহঃ পুরুষ ইতি অগ্রতেজীবাত্মানঃ সুলম্বুদ্ধদেহস্পর্শকো নৈবান্তি তৎসম্বন্ধ-ভাবাদেব দেহো দৈহিকাঃ শোকমোহাদয়শ তন্ত্য নৈব সন্তি। তদপ্যবিগ্নিত্বেব তত্ত্বিন্ন জীবাত্মানি দেহোহিদ্যন্তঃ। ততশ্চ কদাচিত্তত্ত্বেন জ্ঞানেন নায়মাত্মা দেহ ইতি তন্ত্য দেহস্তাসতোহিপ্যপবাদং বিন। সত্যং শুন্দং জীবাত্মানং কিং জ্ঞানন্তি নৈব জ্ঞানন্তৌত্যৰ্থঃ। বি০ ২৮ ॥

২৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাত্মবাদঃ জ্ঞানিগণ আপনাকে মায়া-উপাধিযুক্ত মনে করে। কিন্তু জীবাত্মাকে মায়ামালিত্ত থেকে পৃথক্ক করবার জন্য কেবল শুন্দ জীবাত্মাকেই অঙ্গসন্ধান করে—এই আশেরে বলা হচ্ছে—অন্তর্ভবে—শরীর মধ্যেই বর্তমান অনন্তভবং—অসংখ্য ‘ভবা’ নানা ঘোনিতে জন্ম যাব মেই প্রসিদ্ধ অঞ্জন জীবাত্মাকে অব্রেষণ করে। কিরূপ ভাবে? অতৎ—জীব চৈতন্য ভিন্ন জড়বন্ধ ও মায়াকে পরিহার করতে করতে অর্থাত দোষ দর্শন করতে করতে। আচ্ছা, চিন্ময় জীবের জ্ঞানে কি প্রয়োজন? তা হলে কি চিংভিন্ন অন্তের পরিহার জন্য, এইরূপ আশঙ্কা করে, যা আরোপিত অর্থাত দেহে যে আত্মবুদ্ধি—তার পরিহার বিন। অধিষ্ঠান অর্থাত আশ্রয় তত্ত্ব সম্যক্ত প্রকারে জানা যাব না—এইরূপ সতের ব্যবহার অঙ্গসারে বলা হচ্ছে, অসত্যমিতি—ঠিক যেমন অন্তি অসন্তমপি অহিমু অন্তরেণ—সম্মুখে সর্প নেই, ইহা সত্য হলেও—যতক্ষণ বুদ্ধি দ্বারা তাকে পরিহার করা যাচ্ছে, ততক্ষণ মেই ব্যক্তি যাব রঞ্জুতে সর্পভ্রম ঘটেছে, তার সন্তঃ গুণং গুণং ইত্যাদি—রজু বুদ্ধি নিশ্চয় হয় কি? হয় না। ‘এই পুরুষ অসঙ্গ’ এরূপ শুভ্রতি

২৯। অথাপি তে দেব পদানুজদ্বয়-প্রসাদলেশানুগৃহীত এব হি ।

জানাতি তত্ত্বং ভগবন্ত্বহিয়ো ন চান্ত্য একোহপি চিরং বিচিন্ন ॥

২৯। অন্তরঃ [হে] দেব, ভগবন্ত্ব অথ অপি তে পদানুজদ্বয় প্রসাদলেশানুগৃহীতঃ (পাদপদ্মদ্বয়স্ত) কণান্তাত্ত্ব করুণাপ্রাপ্তঃ জনঃ) এব হি তত্ত্বং মহিয়ঃ (মাহাত্ম্য) জানাতি অন্তঃ একঃ অপি চিরঃ (দীর্ঘকালঃ) বিচিন্ন (বিচারযন্ত্বপি) ন (ন জানাতি) ।

২৯। মূলানুবাদঃ হে শ্রীবৃন্দাবন দেবতা ! যিনি আপনার পাদপদ্ম যুগলের করুণাকণা মাত্রাত্ত্ব লাভ করেছেন তিনিই অনুগৃহীত । এই অনুগৃহীত জনই আপনার অসীম মহিমার স্বরূপ যৎ কিঞ্চিং অনুভব করেন । প্রসাদহীন জন একাকী নিঃসঙ্গ হংসে বহুকাল শান্ত্রাভ্যাসে বিচার ও যোগাভ্যাসে অব্বেষণ করেন পায় না ।

থাকা হেতু জীবাত্মার স্তুল-স্তুল দেহ সমন্ব নেই, এই সমন্বের অভাব হেতু বেহ-বৈহিক শোক-নোহানিও তার নেই—ইহা দৃঢ় নিশ্চয় । তা হলেও অবিষ্টা দ্বারাই জীবাত্মার দেহ আরোপিত হয় । অন্তঃপর কর্মাচিং উত্তৃত জ্ঞানের দ্বারা এই আত্মা দেহ নয়, এইরূপে সেই দেহের বা আসলে সেখানে নেই, তারও পরিহার বিনা সত্য শুল্ক জীবাত্মাকে কি জানা যায় ?—না, জানা যায় না । বি ০ ২৮ ॥

২৯। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকাৎ ষষ্ঠ্যেবমপরিচ্ছিন্নঃ বন্ধাহাত্মাঃ প্রস্ফুটমেব, তথাপি তৎ-প্রসাদেনৈব তত্ত্ববেক্ষ্য তৎপরিসরগমনঃ স্তান বন্ধাথেত্যাহ—অথাপীতি । যোজনাত্ত্ব স্পষ্টা । তত্ত্ব চাথাপি তব অহিন্দস্তত্ত্বং জানাতীত্যনেন পূর্বপ্রকরণে বিবর্তবাদময়ব্যাখ্যাপনয়নকং প্রস্ফুটমেব, পদার্থান্ত্ব রূপান্তে দেব হে সর্বপ্রকাশক, সর্বত্র প্রকাশমানেতি বা ; যদ্বা, দীব্যাতি শ্রীবৃন্দাবনে সদা ক্রীড়তীতি সম্বোধনম্ ; প্রসাদঃ কৃপা, তস্ত লেশেনাপ্যানুগৃহীত এবেতি । ‘যমেবৈষ বৃণুতে’ (শ্রীমু ৩।২১৩) ইত্যাদি-শুভ্রিঃ সূচৱতি ; তত্ত্ব্যা তু পদানুজশব্দপ্ররোগঃ, হি নিশ্চিতম, ভগবন্ত্ব হে নিজকারুণ্যাদিগুলপ্রকটনপরেত্যর্থঃ । অয়ঃ প্রসাদে হেতুরহঃ । মহিয়ঃ স্ফুটম—‘অস্ত্বাপি দেববপুৰঃ’ (শ্রীভা ১০।১৪।২) ইত্যাদিভিরপরিচ্ছিন্নতরোপক্রান্তস্ত কে বেত্তি স্ফুটম—‘অস্ত্বাপি দেববপুৰঃ’ (শ্রীভা ১০।১৪।২১) ইত্যাদিনা তথাভ্যস্ত্বাপি তত্ত্বং স্বরূপঃ জানাতি যৎকিঞ্চিন্মুভবতি । ‘কে বেত্তি স্ফুটম’ (শ্রীভা ১০।১৪।২১) ইত্যাদিনা তথাভ্যস্ত্বাপি তত্ত্বং জানাতি যৎকিঞ্চিন্মুভবতি । অন্তঃ প্রসাদহীনঃ, একঃ একাকী নিঃসঙ্গঃ সম্পীত্যর্থঃ ; শ্রেষ্ঠো কুস্তাদিরীতি বা বিচিন্ন, তত্ত্বং কীৰ্ত্তক অন্তঃ প্রসাদহীনঃ, একঃ একাকী নিঃসঙ্গঃ সম্পীত্যর্থঃ ; শ্রেষ্ঠো কুস্তাদিরীতি বা বিচিন্ন, তত্ত্বং কীৰ্ত্তক কিয়দ্বেতি শান্ত্রাভ্যাসেন বিচারযন্ত্ব, যোগাভ্যাসেন চ মৃগরূপপীত্যর্থঃ । লেশেতুক্তিস্ত বর্দ্ধিষ্ঠোঃ ক্রমেণ পূর্ণপ্রাপ্তাভিপ্রায়েণ । জী ০ ২৯ ।

২৯। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদঃ [ স্বামিপাদঃ আচ্ছা, একুপ জ্ঞানেক সাধ্য মোক্ষে কি প্রয়োজন, তাই ভক্তিকে উন্মোচিত করা হচ্ছে, অথাপি ইতি । যদিও হস্তপ্রাপ্য সম জ্ঞানের কথা বলা হল, তথাপি হে দেব ! আপনার পদকমল যুগলের একদেশের যে প্রসাদলেশ মাত্র, তার দ্বারা অনুগৃহীত জনই আপনার মহিমা জানতে পারে ।]

যদিও এইরূপে পূর্ববর্তী কয়েকটি শ্লোকে শ্রীকৃষ্ণের অপরিসীম মাহাত্ম্য নিশ্চয় রূপেই প্রক্ষুটিত করা হল, তথাপি তাঁর প্রসাদে সেই মহিমার ধারে কাছেই বিবেকীজনের গমন হয়। যদি কৃপাস্পর্শ না হয়, তবে অন্ত পথে বুঝা অন্বেষণ চলতে থাকে, এই আশয়ে বলা হয়েছে, অথাপি ইতি। তৎসম্বন্ধে আরও বক্তব্য—অথাপি—যদ্যপি কৃপা প্রাপ্ত জন আপনার মহিমার তত্ত্ব জানে, এই বাক্যের ধ্বনি—পূর্ব প্রকরণে বিবর্তবাদমূল (মায়াবাদ সম্বন্ধ সিদ্ধান্ত বিশেষণ) ব্যাখ্যা ভাল ভাবেই খণ্ডন করত সরিয়ে দেওয়া হয়েছে। দেব—হে সর্বপ্রকাশক, অথবা সর্বত্র প্রকাশমান, অথবা ‘দিব্যতি’ শ্রীবৃন্দাবনে বিহারশীল দেবতাকে সম্মুখন। প্রসাদঃ—কৃপা, এর লক্ষণেশ্বরমাত্র। লেশমাত্র হলেও অনুগৃহীত হয়। “আভগবান্ত যাকে নিজের বলে স্বীকার করেন, তাঁর দ্বারাই তিনি লভ্য হন”—(শ্রীমু ৩।২।৩)। ইত্যাদি শ্রতির কথাই এখানে প্রকাশ করা হল। পূর্বে জ্ঞানাদি সম্বন্ধে কথনও-ই ‘পদামুজ’ পদের ব্যবহার দেখা যায় নি, কাজেই বুঝা যাচ্ছে, তত্ত্ব সম্বন্ধেই এই পদের উল্লেখ এখানে হি—নিশ্চয়ার্থে। ভগবন्—হে কারণ্যাদি গুণ প্রকটন পর—এই গুণই প্রসাদের হেতুরূপে অনুমান করা হল। মহিমা তত্ত্ব—শ্রীকৃষ্ণের মহিমার তত্ত্ব স্পষ্টরূপে ব্যক্ত হয়েছে, এই স্তবের “অস্ত্রাপি দেব বপুষো”—১৪।২) প্রভৃতি উপক্রম শ্লোকের দ্বারা নিরবচ্ছিন্নভাবে কথিত, এবং পরে ‘কো বেত্তি ভূমন্ত’ ইত্যাদি শ্লোকে একই ভাবে কথিত অসীম মহিমার তত্ত্ব—স্বরূপও জ্ঞানাতি—যঁ কিঞ্চিৎ অনুভব করে। অন্যঃ—প্রসাদহীন, একঃ—একাকী নিঃসঙ্গ হয়েও। অথবা শ্রেষ্ঠ কুদ্রাদিও। বিচিন্তন—মহিমার স্বরূপ কিন্তু কি পরিমান, এইরূপ শাস্ত্রাভ্যাসের দ্বারা বিচার এবং যোগাভ্যাসের দ্বারা অন্বেষণ করেও (পায় না), এইরূপ অর্থ। লেশ এইরূপ উক্তি করা হয়েছে, একবিন্দু মাত্র দিয়ে আরম্ভ হলেও পরে ত্রিমে বাড়তে বাড়তে পূর্ণতা প্রাপ্তি হয়, সেই অভিপ্রায়ে॥ জী০ ২৯॥

২৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চ তস্য জীবাত্মনে। ব্রহ্মস্তুত্যান্তুভবস্তু কেবলেন ভদ্রক্তিলেশেনাপি ভবতি নাগ্নথেত্যাহ—অথাপীতি। যদ্যপি মায়ামায়িকসমস্তাংশ বিচ্যুতঃ স্ত্রাং তথা স জীবাত্মা। তদপি তব পদামুজপ্রসাদলেশেনামুগ্রহীত এব ভগবতস্তুব যো মহিমা মহিমশব্দবাচ্যঃ ব্রহ্ম তস্য তত্ত্বঃ জ্ঞানাতি। যত্কৃৎ অন্তৈব মৎস্যকৃপণ—“মদীয়ং মহিমানঞ্চ পরত্রাঙ্গতি শব্দিতং। বেংস্ত্রামুগ্রহীতঃ মে সংপ্রশ্লেষিবৃত্তঃ হন্দী”তি। ব্যাখ্যাচ তত্ত্ব্যা শ্রীস্বামীপ্রদানঃ—মে যয়। অনুগৃহীতঃ তুভ্যঃ প্রসাদাকৃতঃ পরত্রাঙ্গ বেংস্ত্রামুক্তি। অত্র প্রসাদলেশে গুণীভূতভক্তিযোগে জ্ঞানিনঃ পূর্বসিদ্ধো বর্তত এব। তেনামুগ্রহীত ইতি অবিদ্যায়ামুপর্তায়ঃ বিদ্যায়াচেচাপরমারম্ভে “জ্ঞানঞ্চ ময়ি সংস্কারেন্দিতি ভগবত্তেজ্ঞানমপি ত্যক্ত্বা তত উর্বররিতাঃ ভক্তি-মেব কেবলাঃ বহু মানয়স্তামেবাভ্যসেং যো জ্ঞানৌ তমেব প্রসাদলেশরূপে। ভক্তিযোগেোইহুগৃহাতীতাখঃ। যস্তু ফলপ্রাপ্তো সত্যাঃ ন সাধনোপযোগ ইতি, যত্থা জ্ঞানঃ ভক্তিঃ ত্যক্ত্বা কেবল ব্রহ্মানুভব এবোগ্রহঃ স্ত্রাং স একাইপি মুখ্যাইপি জ্ঞানিসহস্রণভবন্ধপীত্যার্থঃ। চিরঃ বিচিন্তন বহুশাস্ত্রাভ্যাসযোগাভাসাভ্যাঃ বিচারয়ন্তে॥

২৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাত্মাদঃ আরও, জীবাত্মার ব্রহ্মস্তুত্যান্তুভব কিন্তু কেবল তাঁর ভক্তি লেশের দ্বারাই হয়, অন্ত কোনও প্রকারে নয় এই আশয়ে বলা হচ্ছে—অথাপি ইতি। যদিও মায়ামায়িক

৩০ । তদন্ত মে নাথ স ভুরিভাগো ভবেহত্র বান্ত্র তু বা তিরশ্চাম্ ।

যেনাহমেকোহপি ভবজ্জনানাং ভুত্বা নিষেবে তব পাদপল্লবম্ ॥

৩০ । অন্বয়ঃ [হে] নাথ, অত ভবে (ব্রহ্ম জন্মনি) অন্ত্র তিরশ্চাঃ বা পশ্চ পক্ষ্যাদীনামপি মধ্যে বা জন্ম তস্মিন् বা) যেন অহং ভবজ্জনানাং একঃ অপি ভুত্বা তব পাদ-পল্লবম্ নিষেবে (পূজয়িষ্যামি) সঃ ভুরিভাগঃ (মহদ্ভাগ্যম) অন্ত্র ।

৩০ । মূলানুবাদঃ তাই বলছি হে সর্বকামপূরক ! এই ব্রহ্ম জন্মেই হোক কিম্বা পশ্চ-পক্ষী প্রভৃতি জন্মেই হোক আমার সেই মহৎভাগ্য হোক, যাতে আপনার ভক্তগণের অনুগতরূপা কোনও কিছু হয়ে আপনার পাদপল্লব সেবা করতে পারি ।

সমস্ত অংশ খসে পড়ে গিয়েছে ধার থেকে সেই জীবত্ত্বার কথা বলা হল এখানে, তথাপি আপনার পদকরণ-প্রসাদলেশের দ্ব্যরা অনুগৃহীত ব্যক্তিই ভগবান আপনার যে 'মহিমা' মহিম শব্দবাচ্য ব্রহ্ম, তার তত্ত্ব জানে' যা মৎসরূপে তিনি নিজেই বলেছেন, যথা "তৎকালে আমা কত্ত'ক উপরিষ্ঠ এবং তোমার প্রশ্ন দ্বারা হৃদয়ে প্রকাশিত পরব্রহ্ম শব্দে প্রকাশিত মদীয় মহিমাও অবগত হবে ।" এখানকার ব্যাখ্যায় শ্রীমান্মিপাদ—“মৎস-রূপী শ্রীভগবান্ বলছেন—আমার দ্বারা তুমি 'অনুগৃহীতং' প্রসাদীকৃত হয়েছ, তুমি পরব্রহ্মকে জানবে ।”

এখানে প্রসাদলেশো—গুণীভূত ভক্তিযোগ জ্ঞানিদের পূর্ব সিদ্ধরূপে ছিলই । শ্রীভগবানের অনুগৃহীত, এই কথার অর্থ হল, অবিদ্যা চলে গেলে বিদ্যা ও চলে যাওয়ার আরম্ভে 'জ্ঞানও আমাতে বিসর্জন দিয়ে' এইরূপ ভগবৎ-উক্তি হেতু জ্ঞানও ত্যাগ করে—অতঃপর অবশিষ্ট কেবলা ভক্তিকেই বহুমানন্ত করত তাকেই অভ্যাস করে যে জ্ঞানী, তাকেই প্রসাদলেশরূপা ভক্তিযোগ অনুগ্রহ করে দেই । যিনি ফলপ্রাপ্তি হলেও সাধন-উপযোগ করে না, জ্ঞানকেই মানন্ত করে এবং ভক্তি ত্যাগ করে কেবল ব্রহ্মানুভবেই উচ্চত, তিনি একোহপি—মুখ্য হলেও অর্থাৎ জ্ঞানিসহস্র গুরু হলেও বহুকাল বিচিন্তন—বহু শান্ত্রাভ্যাস ও যোগাভ্যাস দ্বারা বিচার করেও পান না ॥ বি ২৯ ॥

৩০ । শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ মম তু তাদৃশপ্রসাদন্ত ফলঃ যজ্ঞজ্ঞানঃ, তস্মাপি যঃ ফলমুপাসনঃ, তস্মাপি যৎ ফলঃ সাক্ষাত্কারঃ, স এব সহসা সংবৃত্তস্মাদেতদেব প্রার্থয়ে ইতি নৌমীত্যাদি-প্রতিজ্ঞামেব সঙ্গমযন্ত, সর্বং প্রকরণঃ তাদৃশে শ্রীকৃষ্ণ এব পর্যবসায়য়ন্নাহ—যাবৎসমাপ্তি । তত্ত্বাং নাথ হে সর্বকামপরিপূরক ! পারমেষ্ঠ্যপদপ্রাপকঃ ষন্ম ভাগ্যঃ, তন্মহন ভবতি, কিন্তু স এব ভুরিভাগঃ মহন্তাগ্যঃ, যদ্বজ্জনানামেকোহপীতি সেবায়ঃ সম্যক্ত্বাত্পেক্ষয়া, অতএব নি-শব্দঃ । তত্র চ তত্র ব্রজজন্মনি, অন্ত্র তৎপ্রতিযোগি-হরিণাদিতির্যগ্যোনৌ বা ন মমাগ্রহঃ, কিন্তু তত্ত্বাবেবেতি বা শব্দাভ্যাং সূচ্যতে, হরিণাদি-যোনৌ সেবা চ স্নেহেন রঞ্জাদিমার্জনায়াবহেলনাদিরূপা গম্যা, সা চ তদ্বিধানাঃ দৃষ্টিব কিল প্রার্থ্যতে, পঞ্চদ্বয়মিদম্ ইথং বা সঙ্গমনীয়ম্—যদ্যপ্যেবং তর মহিমা, তথাপি তৎপদামুজব্যন্ত যঃ প্রসাদোইনুগ্রহঃ,

তঙ্গ লেশোইপি যত্র, কিমুত পূর্ণঃ স তেনাহৃগৃহীত এবেতি, ভবজ্জনানামহুগতরূপ একোইপি কশ্চনাপি  
ভুৰেতি চ ॥ জী০ ৩০ ॥

৩০। **শ্রীজীব-বৈৰোধী টীকানুবাদ** ৎ আমাৰ তো তাদৃশ প্ৰসাদেৱ ফল জ্ঞান, তাৰও  
যে ফল উপাসনা, তাৰও যে ফল সাক্ষাৎকাৰ, তাৰ সহসাই ঘটে গিয়েছে; স্মৃতিৱাঃ এই প্ৰার্থনা কৱিছি—  
এইৱৰ্কে স্তবারন্তেৰ ‘নৌমিদ্যতে’ ইত্যাদি প্ৰতিজ্ঞাকেই অৰ্থাৎ কৃষ্ণেৰ রূপাদি বৰ্ণনময় বাক্যকেই অন্বয়  
কৱে নিয়ে সৰ্বপ্ৰকৱণ তাদৃশ শ্ৰীকৃষ্ণেই পৰ্যবসিত কৱে ব্ৰহ্মা যাবৎ সমাপ্তি বলছেন—তদন্ত মে ইত্যাদি।  
তৎ—সেই হেতু নাথ—হে সৰ্বকাম পূৰক ! ব্ৰহ্মাপদ প্ৰাপক এই যে আমাৰ ভাগ্য, তা মহৎ নয়। ভূৱি-  
ভাগ্য—মহৎভাগ্য উহাই, যাৰ ফলে ভবজ্জনানানাং—আপনাৰ জনেৱ মধ্যে একোইপি—হৱিগাদি পশু-  
পক্ষী কোনও একটা কিছু ভূত্বা—হয়েও নিষেবে—আপনাৰ পাদপল্লব সেৱা যেন কৱতে পাৱি একুপ  
প্ৰার্থনা। অতএব সম্যক্ প্ৰকাৰে সেৱা প্ৰাপ্তিৰ অপেক্ষায় ‘নি’ শব্দেৱ প্ৰৱোগ। ভবেহত্ত্ববা—তাৰ মধ্যেও  
সেই ব্ৰহ্ম জন্মে, অন্যত্ৰ বা—অথবা, ব্ৰহ্ম জন্মেৱ মত উচ্চ জন্মেৱ উণ্টা দিক্ নৌচু জন্ম হৱিগাদি পশুপক্ষী  
যোনিতে আমাৰ আগ্ৰহ নেই—কিন্তু কৃষ্ণ ভক্তেৰ মধ্যেই উচু বা নৌচু যোনিতে জন্মেৱ আগ্ৰহ, বা শব্দ-  
দ্বয়েৰ দ্বাৰা ইহাই প্ৰকাশিত হচ্ছে। হৱিগাদিৰ জন্মে সেৱা হল, স্নেহে কৃষ্ণেৰ অঙ্গ থেকে জিব, দ্বাৰা চেটে  
ৱজাদি মুছিয়ে দেওৱা রূপ সেৱা। হৱিগাদিৰ এইৱৰ্কে সেৱা যা ব্ৰহ্মা ব্ৰজে দেখেছেন, সেই অনুৱৰ্পণ প্ৰার্থনা  
কৱলেন। ২৯ ও ৩০ এই পদ্ধতিত এই ভাবেও একীভূত কৱা যেতে পাৱে—যদিও এইৱৰ্কে আপনাৰ  
মহিমা, তথাপি আপনাৰ পদকমলেৱ যে অনুগ্ৰহ, তাৰ লেশ মাত্ৰও যাৰ উপৱে আছে, সেই আপনাৰ  
তত্ত্ব জানে। পূৰ্ণ অনুগ্ৰহ যাবৎ উপৱ, তিনি যে আপনাৰ মহিমা জানবেন, তাতে আৱ বলবাৱ কি আছে ?  
ব্ৰহ্মা কৃষ্ণেৰ দ্বাৰা অনুগৃহীতই—এখন প্ৰার্থনা হচ্ছে, আপনাৰ ভক্তগণেৱ অনুগতৰূপা ‘একোইপি’ কোনও  
কিছু হয়ে যেন আপনাৰ পাদপল্লেৱ সেৱা কৱতে পাৱি ॥ জী০ ৩০ ॥

৩০। **শ্রীবিশ্বনাথ টীকা** ৎ ভো ব্ৰহ্মন् সাধ্যসাধনতত্ত্বশিরোমণেন্তৈব ব্যঞ্জিতলক্ষণযোৰ্ভক্তি-  
জ্ঞানযোৰ্মধ্যে তব কৃত স্পৃহেত্যত আহ—তদন্তিতি। হে নাথেতি সম্বোধনেন্তেব ব্যঞ্জিতায়াঃ সত্যামপি  
দাস্তস্পৃহায়াঃ ভো ব্ৰহ্মন्, উৎকৰ্ষনিকৰ্ষে। সম্যক্তয়া বিচাৰ্যেব সৰ্বোৎকৃষ্টঃ বন্ত স্পষ্টঃ প্ৰার্থযোৰ্মতি চেৎ স এব  
মে ভূৱি ভাগো মহদেৱ ভাগ্যং মনসা নিৰ্বারিতমেৱ বৰ্ততে ইতি ভাৱঃ। যেন ভূৱিভাগেন অত্ ভবে ব্ৰহ্মজন্মনি  
বা তিৰঞ্চামপি মধ্যে যজ্জন্ম তস্মিন্ বেতি ব্ৰহ্মজন্মারভ্যত্রিযাগ্যোনিপৰ্য্যন্তঃ যাবন্তি জন্মানি সন্তুবন্তি তেষপি  
কাপি জন্মনীতি ভাৱঃ। “গজোগৃধুৰবণিক্পথ” ইতি বচনাত্ত্রিযাগ্যোনাবপি ভক্তিশ্রবণাং। তিৰঞ্চামীতি  
বহুবচনেনাপিশব্দেনচ মোক্ষায় জলাঞ্জলিং দদ্বা স্বস্তৃত অত্রার্থে সহস্ৰজন্মপ্ৰার্থনাপি ব্যঞ্জিতা। ভবদীয়ানাং  
জনানাং মধ্যে একো যঃ কশ্চিদপি নিতৰাঃ সাধকত্বসিদ্ধত্বযোৰ্দশয়োঃ সেবেত্বদেৱঃ “নৌমিদ্য তে” ইতোবেন  
মাধুৰ্যঃ ‘অস্তাপি দেবে’ত্যাদিভিঃ ‘তদন্ত মে নাথেত্যন্তেঃ’ পঠেৱৈশ্বর্যঃ বিবৃতবতা ব্ৰহ্মণা তন্মধ্য  
এব জ্ঞানে প্ৰয়াসমিতি তত্ত্বেইশুকম্পা’মিত্যাভ্যাং কেবলায়। ভক্তকৃৎকৰ্ষঃ, “হামাআনাং পৱং মন্ত্ৰে”তি

“অজ্ঞতাং তৎপদবী” মিত্যাভ্যাং কেবলজ্ঞানস্তাক্ষেপঃ । ‘শ্রেয়ঃস্মতিমিতি’ ‘পুরেহভূম’ ন্নিত্যাভ্যাং কেবলয়ো-  
জ্ঞ’ নভত্ত্যাঃ ক্রমেণ বৈফল্যসাফল্যে ‘অন্তর্ভবে ‘অনন্তেতি’ ‘অথাপি তেদেবে’ ত্যাভ্যাং ভক্তিমিশ্রং জ্ঞানম् ।  
‘এবন্ধিং স্বাং সকলাত্মাম’ মিত্যনেন শান্তভক্তিঃ । ‘তদস্ত মে’ ইত্যনেন দাস্তভক্তিঃ চাভ্যধায়ি । অতঃ পরস্ত  
মাধুর্যসিদ্ধাবেব নিপত্তিষ্যতা ব্রহ্মণ। ‘অহোতিথন্তা’ ইত্যাদিভিঃ রাগাত্মক বাংসল্যাদিরতিমন্ত এব স্তোষ্যন্তে  
ইতি স্তুত্যর্থতাং পর্যনিষ্কর্ষঃ ॥ বি ৩০ ॥

৩০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, ভো ব্রহ্মণ, সাধ্যসাধন তত্ত্বশিরোমণে ! স্তুতিদ্বারা  
প্রকাশিত ভক্তি-জ্ঞান ভাবের মধ্যে আপনার কোনটায় স্পৃহা ? এর উত্তরে ব্রহ্মা বলছেন, তদস্ত মে নাথ ।  
'মে নাথ'—এই সম্মোধনের দ্বারাই আপনার দাস্তে স্পৃহা প্রকাশিত হলেও ভো ব্রহ্মণ ! উৎকর্ষ নিকর্ষ  
সম্যক্ত প্রকারে বিচার করে সর্বোৎকৃষ্ট বস্তু স্পষ্ট করে প্রার্থনা করুন, কৃষ্ণ এইরূপ কথা উঠালে, ব্রহ্মা  
বললেন—স ভুরিভাগো—উহাই আমার পরমভাগ্যরূপে মনের মধ্যে নিশ্চয়রূপে স্থির হয়ে আছে,  
এরূপ ভাব । যে পরমভাগ্যের দ্বারা ভবেহত্র বা—ব্রহ্ম জন্মেই হোক, কিম্ব। তিরচাম্ব বা—হরিগাদি নিম্ন  
যোনিতে যে জন্ম, তাতেই হোক অর্থাৎ ব্রহ্মজন্ম থেকে আরম্ভ করে হরিগাদি নিম্ন যোনি পর্যন্ত যত কিছু  
জন্ম সম্ভব, তার মধ্যে যে কোনও জন্মে, এরূপ ভাব—'গঙ্গো গৃহে। বণিক্পথ' এইরূপ শান্তবচন থাকায়  
পশুপক্ষী জন্মেও, ভক্তি শ্রীনামাদি শ্রবণ হেতু । 'তিরচামপীতি' এখানে বহুবচন প্রয়োগ এবং 'অপি' শব্দ  
থাকায় বুঝা যাচ্ছে মোক্ষে জলাঞ্জলি দিয়ে ; এদিকে কিন্তু ব্রহ্মার নিজের ভক্তির জন্য সহস্র জন্ম প্রার্থনাও  
প্রকাশ পাচ্ছে । আপনার নিজজনদের মধ্যে একো—উচ্চ নীচ যা কিছু হয়েও সাধক-সিদ্ধ উভয় দশায়  
সেবা যেন করতে পারি, এই প্রার্থনা । এই ইচ্ছাতেই “নৌমিদ্য তে” ইতি প্রথম শ্লোকে মাধুর্য, অস্তাপি  
দেব' দ্বিতীয় শ্লোকাদি দ্বারা এবং 'তদস্ত মে নাথ' ইতি এই শেষের ৩০ শ্লোকে ঐশ্বর্য বিবরণকারী ব্রহ্মা জ্ঞান-  
ভক্তি এ দু-এর মধ্যে “জ্ঞানে প্রয়াসম্” ইতি ৩ শ্লোকে, 'তত্ত্বেইহুকম্পাঃ' ইতি ৮ শ্লোকে কেবল ভক্তির  
উৎকর্ষ দেখালেন এবং 'ত্বামাত্মানং পরং মত্তা' ইতি ২৭ শ্লোকে, "অজ্ঞতাং তৎপদবীম্" ১৯ শ্লোকে কেবল  
জ্ঞানকে তিরস্কার করলেন । 'শ্রেয়ঃস্মতিম্' ৪ শ্লোকে এবং 'পুরেহভূমন্' ৫ শ্লোকে কেবল জ্ঞান ও কেবল  
ভক্তি দ্বারা ক্রমে জ্ঞান ও ভক্তির বৈফল্য দেখিয়ে তৎপর 'অন্তর্ভবেইনন্ত' ইতি, 'অথাপি তে দেব' এই  
দুই শ্লোকের দ্বারা ভক্তি মিশ্র জ্ঞানের কথা বললেন ব্রহ্মা । 'এবং বিধম্ স্বাং সকলাত্মাম' ২৪ শ্লোকের দ্বারা  
শান্ত ভক্তির কথা বলা হল । 'তদস্ত মে' ইতি ৩০ শ্লোকের দ্বারা দাস্ত ভক্তি বলা হল । অতঃপর পরে কৃষ্ণের  
মাধুর্যসিদ্ধ নিপত্তিত ব্রহ্মা 'অহো অতি ধন্তা' ইত্যাদি ৩১ শ্লোকাদির দ্বারা রাগাত্মক বাংসল্যাদি রতিমন্ত-  
দিগকে স্তুব করছেন—এইরূপে ব্রহ্মার স্তবের তাংপর্য সার ॥ বি ৩০ ॥

৩। অহোইতিথ্যা ব্রজগোরমণ্যঃ স্তুত্যামৃতং পীতমতীব তে মুদা ।  
যামাং বিভো বৎসতরাত্মজাত্মনা ষৎপ্রয়েহত্যাপিনচালমধ্বরাঃ ।

৩। অন্নয়ঃ [হে] বিভো ষৎ তৃপ্তিয়ে অত্যাপি অধ্বরা (সর্বেইপি যজ্ঞাঃ) ন অলং (ন সমর্থা অভবন) তে (হয়া) বৎসতরাত্মজাত্মনা (গোবৎস গোপবালকরূপেণ) যামাং (গবাম্ ব্রজগোপীনাঃ চ) স্তুত্যামৃতং অতীব মুদা (হর্ষেণ) পীতং অহো ! ব্রজগোরমণ্যঃ (ব্রজ গো গোপ্যঃ) অতিথিত্যাঃ ।

৩। মূলানুবাদঃ হে বিভো ! যজ্ঞ সকল আজ পর্যন্ত যাঁর তৃপ্তি সাধনে অসমর্থ, অহো সেই আপনি গোবৎস গোপবালক মূর্তিতে পরমানন্দে যাঁদের স্তুত্যামৃত অত্যন্ত আবেশের সহিত পান করেছেন সেই ব্রজ গো-গোপীগণ অতি ধন্ত ।

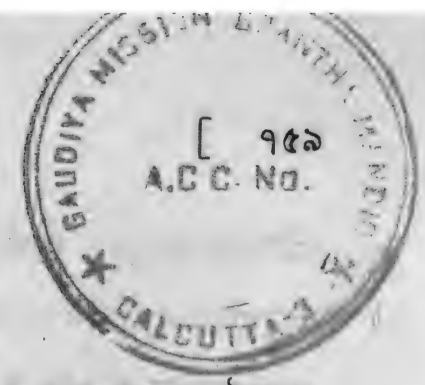
৩। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ নহু ভবেয়ং নাম সর্বপূর্ণঃ ত্বয়াপি মেবিতুমন্বেষণীয়ঃ, কিন্তু ভবান্পরমেষ্টী, মজ্জনাশ্চাত্র গোপা গো-রক্ষকা এব, তন্মাং কথক্ষিঃ যাদবাদিসঙ্গ এব তৎপ্রাপ্তু-মহিষ্যতীত্যশঙ্ক্য এবামেব মহিমা সর্বতঃ পর ইতি তদেকদেশোদাহরণেন ব্যঞ্জয়তি, তেন চ স্বাভিলাষঃ স্মচয়তি— অহো ইতি । প্রথমত এব বিস্ময়বাচক-প্রয়োগোইয়মতীব-বিস্ময়েন অতিথিত্যাঃ কৃতার্থতা-পরম-কাষ্টাঃ প্রাপ্তাঃ । কে তে ? ব্রজগোরমণ্য ইতি রমণী-শব্দেন পরমোৎকৃষ্টত্বং, স্তুত্যানেন ভগবৎস্মৃখহেতুত্বং ব্যঞ্জিতম্ ; বহুহমন্তর একস্তা অপি তথা ভাগ্যঃ দুর্লভমিতি বোধয়তি । কথং ধন্তাঃ ; তত্ত্বাহ—হে বিভো পরিপূর্ণ ! তে ত্বয়াপি যামাং স্তুত্যামৃতং পীতম্ । বিভুত্বামৰ দর্শয়তি—অথ কাঁচ্যে সর্বেইপ্যব্রহ্ম ইত্যর্থঃ । তে যন্ত তবাত্যাপি বেদস্ত্বানাদিস্ত্বাত্বিহিতানামধ্বরাণামপ্যনাদিকালতোইত্পর্যন্তং তৃপ্তিয়ে সন্তোষমাত্রায় নালং ন সমর্থাঃ, পরিপূর্ণস্বাদেবেতি ভাবঃ । তথাভূতেনাপি পীতমিত্যনেন অন্ত্যামৃতাশিনোইপি, যজ্ঞভাগমাত্রোপ-জীবিনস্ত্বত তত্র চ তেষু চ ন সাদীরঃ, তস্মাদহো কিমিদমমৃতমিতি ভাবঃ । তত্ত্বাপি স্তুত্যামিত্যনেন তাদৃশস্ত্বাপি তস্ত তচ্ছরীরোক্তবরসবিশেষাস্বাদনমিতি, তথা পীতমিত্যর্থ-বৈশিষ্ট্যেন স্বয়ং শ্রীমুখেন চুষিতমিতি, তত্র চাতী-বেত্যনেনাত্যন্তমিতি, তত্র চ মুদেত্যনেন পরমামোদ-পূর্বকমিতি, তত্ত্বাপি বৎস বৎসপরূপেণ ইত্যনেন পরমলোভেন কোটিধা ভূত্যা ইত্যেবমুক্তরোক্তরচমৎকারবৈশিষ্ট্যং বোধয়তি । কিঞ্চ, ন কেবলমশ্মিন্ব ব্রজে তাসামেব পরমবিশিষ্টানাঃ কাদাচিংকমেবেদৃশঃ ভাগ্যঃ, ন চ কর্মকাণ্ডমাত্রাসুরেণ ; ‘ষত্প্রয়েহত্যাপ্যথ নালমধ্বরাঃ’ ইতি যদেব ভবন্মাহাত্ম্যং মদ্বিধচমৎকারকরম্, অপি তু তদ্বাসিমাত্রেব নিত্যমেব চ কিমপি তদ্বিজাতো ॥ জী০ ৩১ ॥

৩। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ [শ্রীসনাতনঃ আরও কৃষ্ণ সম্বন্ধে শ্রীনন্দব্রজজনের সদৃশ ভক্তি, বা তাদের পাদপল্লব সেবাই প্রার্থনা করছি—এই আশয়ে, তথা ‘মধুরেণ সমাপ্তেয়ে’ এই শ্বায়ে, তথা ভগবানের প্রিয়জনদের মাহাত্ম্য বর্ণনই শ্রীকৃষ্ণের পরম স্মৃতি এই অভিপ্রায়ে তাদিগকে বন্দনা করা হচ্ছে—অহো ইতি । ]

পূর্বপক্ষ, হে ব্রহ্ম ! কি সেই সেবা ? সর্বপূর্ণ হয়েও আপনার দ্বারা যে সেবা অন্বেষণীয় । আপনি হলেন ব্রহ্ম আর আমার জনগণ, এই এখানে যাদের দেখছেন এরা সব একে জাতিতে গোয়ালা, তাতে আবার গরুর রাখাল—তাই বলছি, কোনও প্রকারে যাদবাদি সঙ্গই সেই সেবা পাওয়ার যোগ্যতা অর্জন করতে পারবে, এইরূপ পূর্বপক্ষ আশঙ্কা করে তার উত্তরে—এই কৃষ্ণের জনদের মহিমাই সব থেকে শ্রেষ্ঠ স্থুনিশ্চয় করে তাদের মহিমারই কিঞ্চিং উদাহরণের দ্বারা প্রকাশ করছেন এবং তার দ্বারা নিজ অভিলাষণ ব্যঙ্গিত করছেন— অহো ইতি ।

অহো—প্রথমেই এই বিশ্বয় বাচক প্রয়োগ অর্তীব বিশ্বয় হেতু । অতিধ্যাম্বৃত্য—কৃতার্থতা, পরম-কাষ্ঠা (সীমা) প্রাপ্তা । তারা কে ? ব্রজগোরমণ্য—‘রমণী’ শব্দে পরম উৎকৃষ্ট, স্তন দানের দ্বারা ভগবৎ সুখ হেতুত্ব ব্যঙ্গিত হল । ‘রমণ্য’ এই বহুবচন প্রয়োগ অন্তর একজনেরও তথা ভাগ্য দুর্লভ, এইরূপ বুঝাচ্ছে । ধন্ত কেন ? এরই উত্তরে, হে বিভো—হে পরিপূর্ণ ! তে—আপনিও যাসাং স্তন্যামৃত্য— যাদের স্তন্যামৃত পীতমু—পান করছেন । ‘বিভুত্ত’ দেখান হচ্ছে—বেদ অনাদি বলে তৎবিহিত অঞ্চল— যত্ত্বও অনাদিকাল থেকে আজ পর্যন্তও যৎ তে—যে-আপনার, তৃপ্তিয়ে—সন্তোষমাত্র বিধান করতে ন অলং—সমর্থ নয়, পরিপূর্ণ হেতু, একপ ভাব । তথাভূত হয়েও পীতমু—এই বাক্যে অর্থ আসছে, অন্ত অযৃত ভোজী হয়েও । যত্ত্বভাগমাত্র উপজীবী আপনি কিন্তু না-স্থানের প্রতি, না-সেই যত্ত্বভাগের প্রতি আদর বুদ্ধি সম্পন্ন—তাই বলছি অহো—অহো এই স্তনহৃদ্দ কি এক অনিবিচনীয়, এরূপ ভাব । সেখানেও স্তন্য— এই শব্দের দ্বারা তান্দুশ হয়েও সেই গো-গোপী শরীর থেকে-উদ্ভূত রসবিশেষ আস্থাদন, তথা ‘পীতমু’ এই শব্দের দ্বারা তান্দুশ হয়েও সেই গো-গোপী শরীর থেকে-উদ্ভূত রসবিশেষ আস্থাদন, তথা ‘পীতমু’ পদের অর্থ বৈশিষ্ট্যের সহিত অর্থাৎ স্বয়ং শ্রীমুখে চুষে চুবে পান, তার মধ্যেও আবার অর্তীব—এ পদে অত্যন্ত আবেশে পান, তার মধ্যেও শুদ্ধ—এই পদে পরম আমোদ পূর্বক পান, তার মধ্যেও ‘বৎস-বৎসপালকরণে’ এর দ্বারা পরম লোভে কোটি গুণে বিভক্ত হয়ে—এইরূপে উত্তরোত্তর চলৎকার বৈশিষ্ট্য বোঝান হল । কেবল মাত্র এই ভৌমত্রজে পরম বিশিষ্ট গো-গোপীদেরই কোনও এক সুসময়েই মাত্র-যে এই পদে পরম আমোদ পূর্বক পান, তা নয় । আর কর্মকাণ্ডমাত্রা অনুসারেও এরূপ ভাগ্য ধারণা করা যায় না—“যত্ত যার তৃপ্তি বিধান অস্তাপিও করতে পারে নি”—এইরূপে যদিও আপনার মাহাত্ম্য মৎবিধ জনের চিন্তচর্মৎকারকারী, কিন্তু ব্রজবাসিমাত্রেই নিত্যই কি এক অনিবিচনীয় মাহাত্ম্য বিরাজিত । ] ॥ জী০ ৩১ ॥

৩১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকা ॥ কিঞ্চ তত্ত্ব হস্তেষ্টতি নিকৃষ্টস্তু মণ্ত্রত্বত্যেব প্রার্থনা সমুচ্চিতা স্বৎ-প্রসাদাং ফলবতী ভূঁয়াং যে তু হস্তেষ্টতিপ্রকৃষ্টাস্ত্রেং ভৱি শুদ্ধবৎসল্যাদিরতিভাজাং পদবী প্রার্থয়িতুম-যোগ্য। অস্মদাদিভিরতিতুল্বভা কেবলং স্তুত এবেত্যাহ—অহো ইতি দ্বাভ্যাং । ব্রজস্থা গাবো গোপ্যশ্চ অতিধ্যাস্ত্রাপ্যহো ইত্যাশ্চর্য্যাভিধায়কপদেন বাঞ্ছনসা গোচরাশ্চমৎকারাতিশয়ো ব্যঙ্গিতঃ । তমেবাহ— তে দ্বয়া সচিদানন্দস্বরূপেণাপি যাসাং স্তন্যং দেহেকাবয়বস্তনোন্তৰং অযৃতঃ পীতঃ তত্ত্বাপি মুদু তত্ত্বাপ্যতীবেতি পুনঃ পুনঃ পানেইপি মুদুঃ প্রতিক্ষণবর্দ্ধিষ্য হমেব তত্ত্বাপি গবাঃ বৎসতরাত্মনেতি দোহনাদি ব্যবধানস্থানহস্তঃ



৩২। অহো ভাগ্যমহো ভাগ্যং নন্দগোপব্রজোকসাম্ ।

যশ্মিত্রং পরমানন্দং পূর্ণং ব্রহ্ম সনাতনম্ ॥

৩২। অষ্টাঃ অহো ভাগ্যং ভাগ্যং যং পরমানন্দং পূর্ণং সনাতনং ব্রহ্ম নন্দগোপব্রজোকসাঃ (বজগোপজনানাথ) মিত্রং (মিত্রহেন বর্ততে) ।

৩২। মূলানুবাদঃ অহো ভাগ্য অহো ভাগ্য নন্দগোপ প্রমুখ ব্রজবাসীগণের, যাদের মিত্র পরমানন্দস্বরূপ পূর্ণব্রহ্ম সনাতন ।

গোপীনামাঞ্জাঞ্জনেত্যন্তথা তৎ প্রাপ্যভাবঃ তত্ত্বাপি বিভো, ইত্যতিলোভাং স্বস্য বহুস্বরূপীকরণেনেতি তাসাং মধ্যে একস্তা অপ্যেক স্তুনোঝে রসোইপি স্বয়া ত্যক্ত মশক্য ইত্যানন্দমাত্র স্বরূপস্য তবাপ্যানন্দকহাত্তাসাং বপুঃ সচিদানন্দস্তে কে নাম সংশেরতে ইতি ভাবঃ । যন্ত তব তপ্ত্যয়ে “তপ প্রীণনে” যং স্বাং প্রীণয়িতু-মিত্যর্থঃ । অত্যাপি অনাদিকালতঃ প্রবৃত্তা অন্তপর্যন্তা অপি সর্বেইপি যজ্ঞা অস্মাদিকৃতা মন্ত্রানুষ্ঠানপাবিত্র্যাত্ব-বিকলা অপি নালং ন সমর্থাঃ ॥ বি০ ৩১ ॥

৩১। শীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আরও তদ্বিষয়ে আপনার ভক্তের মধ্যে অতি নিকৃষ্ট আমার এই পর্যন্তই প্রার্থনা সমুচ্চিত—ইহা আপনার প্রসাদে ফলবতী হোক । আপনার ভক্তের মধ্যে যাঁরা অতি উচ্চ কক্ষায় অবস্থিত সেই শুন্দ বাংসল্যাদি রতিমতীদের আপনাতে যে গতি, তা আমি প্রার্থনা করতে অযোগ্য—আমাদের দ্বারা অতি হুর্লভ তাঁরা কেবল স্মৃতই হতে পারেন—এই আশয়ে বলা হচ্ছে, অহো ইতি দুইটি শ্লোকের দ্বারা । ব্রজস্ত গো-রমণী-গোপগণ অতি ধন্ত—একুপ বলবার পরও পুনরায় অতি আশ্চর্যস্তোতক ‘অহো’ পদের দ্বারা বাক্য মনের অগোচর চমৎকারাত্মক প্রকাশ করা হচ্ছে । তাই বলা হচ্ছে, তে—‘স্বয়া’ আপনার দ্বারা সচিদানন্দ স্বরূপ হয়েও যাদের স্তুন্যং—দেহ সম্বন্ধীয় অবয়ব স্তন থেকে জাত অনুত্ত পীত—তন্মধ্যেও আবার মুদ্দা—অতি আনন্দের তন্মধ্যেও আবার অতীব—এইরূপে পুনঃ পুনঃ পানেও ‘মুদ্দঃ’ প্রতিক্রিয় বৃদ্ধিশীল আনন্দ—তদ্বিষয়েও বৎসতরাঞ্জাঞ্জনা—গোপবালক ও দুর্ধের বাচুবৰূপী আপনার দ্বারা (পান) । তাই দোহনাদি ব্যবধানের অসমৃতা । গোপীদের পুত্ররূপে আপনি নিজেই পান করেন । কারণ দামাদি রূপা না হলে দামাদি মায়েদের স্তনামৃত প্রাপ্তি হত না । এর মধ্যেও আবার বিভো—এইরূপে অতি লোভ হেতু নিজের বহুবৰূপী করণের দ্বারা (পান) । এতে বুঝা যাচ্ছে, তাদের মধ্যে একেরও, এক স্তুনোঝ স্তন্ত রসও আপনি ত্যাগ করতে অসমর্থ । এইরূপে আনন্দমাত্র স্বরূপ আপনারও আনন্দ দানকারী হওয়া হেতু এঁদের দেহের সচিদানন্দস্তে কি সংশয় থাকতে পারে, ইতি ভাব । অত্যাপি—অনাদিকাল থেকে আরস্ত করে আজ পর্যন্তও নিখিল যজ্ঞও, আমি ব্রহ্মা শিব প্রভৃতি দ্বারা কৃত মন্ত্র-অনুষ্ঠান পাবিত্র্যাদি অবিকল হলেও, তপ্তি সাধনে সমর্থ হয় নি যাঁর ॥ বি০ ৩১ ॥

৩২। শীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ ব্রহ্মকাঞ্জুসারেণ ভবন্তাহাঞ্জ্যমপি ন তাৰন্মাত্রতায়েগ্য-মিত্যস্তি, অতিশয়ান্তরমপীতি স্মরন্নিব পুনরতীব সচমৎকারমাহ—অহো ইতি । অহো আশ্চর্যে, ভাগ্যমনিব-

চনীয়স্তৎপ্রসাদঃ, বীপ্সা তদতিশয়িতা প্রাগলভ্যেন, পুনঃ পুনশ্চমৎকারাবেশাঃ । নহু কথং প্রথমতশ্চমৎ-কারমাত্রং ব্যঞ্জয়সি ? যেষাং তৎ, তান् কথয় । তত্ত্বাহ—শ্রীগুরুন্দরাজ ব্রজবাসিমাত্রাণাম্ ; পশ্চ-পক্ষিপর্যন্তানাং কথমাশ্চর্য্যম্ ? কথং বা ভাগ্যম্ ? তত্ত্বাহ—পরমানন্দং যৎ তদেব যেষাং মিত্রং স্বাভাবিক-বন্ধুজনেচিতপ্রেমকর্তৃ তাদৃশপ্রেমবিষয়শ্চ ইত্যর্থঃ । তথা চ বক্ষ্যতে শ্রীগোষ্ঠৈঃ—‘তস্ত্যজশ্চাত্মুরাগোহিস্ত্বিন् সর্বেষাং নো ব্রজোক-সাম্ । এন্দ তে তনয়েইস্মাত্ম তস্মাপ্যোৎপত্তিকঃ কথম্ ।’ (শ্রীভা ১০।২৬।১৩) ইতি । আনন্দস্তু ক্লীবত্তং ছান্দ-সম, তেন চ বিজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্ম’ (শ্রীব উ ৩।৯।৩২) ইতি শ্রুতিবাচ্যঃ তৎ সূচয়তি । যত্র কাপ্যানন্দ এব খলু সর্বে তাদৃশপ্রেমকর্তারো দৃশ্যতে, ন স্বানন্দঃ, কুত্রচিং এষু স্বানন্দোহিপি তৎকর্তা, তত্র চ শ্রুতিমাত্রবেত্তেন পরমঃ খণ্ডমৃত-তারতম্যবৎ স্বরূপত এবালৌকিকমাধুর্যঃ, অত আশ্চর্যঃ ভাগ্যং চেতি ভাবঃ । অন্তদপ্যাশ্চর্য-ময়মিদমিত্যাহ—সনাতনম্ ; তত্ত্বাদশমপি নিত্যং কস্তুরীচিং ক্ষুদ্রানন্দোহিপি ন নিত্যো দৃশ্যতে, এষাত্ম তাদৃশো-হিপি ; পুনঃ কথস্তুতম্ ? ‘অথ কস্মাত্তচ্যতে ব্রহ্ম বৃংহতি বৃংহতি চ’ শ্রুতেঃ । ‘বৃহত্বাদবৃংহগুচ্ছ যদ্বুদ্ধ পরমঃ বিদ্বং’ ইতি বিষ্ণুপুরাণাচ । বৃহত্তমত্তেন ব্রহ্মসংজ্ঞেহিপি, ‘অথানন্দস্তু মৌমাংসা ভবতি’ ইত্যারভ্য ‘যে তে শতম্’ ইতি বারং বারং মহুয্যানন্দান্তৎপর্যন্তানন্দং দশধা শতশতক্ষণাধিক্যেন গণ্ডিত্বা মন্ত্রোহিপি শতক্ষণমানন্দং পরব্রহ্মণঃ প্রোচ্যাপি সভ্রমেণ যতো বাচো নিবর্ত্তন্তে অপ্রাপ্য মনসা সহ । আনন্দং ব্রহ্মণে বিদ্বান বিভেতি কৃতশ্চন ॥’ (শ্রীবৈঃ ২।৪।১) ইত্যনেনাস্ত্যং স্বত্বা বাজ্ঞানসাতীতে সর্বতো বৃহত্তমত্তেন শ্রুতিভিগী’তমপীত্যর্থঃ । ততঃ আনন্দস্তুতাদৃশস্বর্গেতাদৃশবৃহতোহিপ্যনেন মিত্রত্বং কচিদ্বৃষ্টিমিতি ভাবঃ । ন চৈতাবদেব, কিং তর্হি পূর্ণ-মপ্যমৃতং সৌরভ্যাদিভিরিব স্বাভাবিকরূপ-গুণ লৌলৈশ্বর্য মাধুরীভিঃ সর্বাভিরেব পুরিতং সৎ, এতদপি কুত্রাপি ন দৃষ্টং শ্রুতং, ন চ তাদৃশমিত্রমিত্যর্থঃ । অত্রাপরোক্ষেহিপি শ্রীকৃষ্ণে পরোক্ষবৎ, নির্দেশঃ কৌতুকবিশেষায় ; কিঞ্চ, মিত্রত্বমত্র বিধেয়ং পরমানন্দমনুগ্মতম্ ; ততক্ষচানুগ্র-ধর্মবিধেয়বৈশিষ্ট্যায় প্রযুজ্যত্বে ইতি মিত্রত্বায় অপি তত্ত্বাদো লভ্যতে, মনোরং স্বুর্ণমিদং কুণ্ডলং জাতম্ ইতিবৎ । যুজ্যতে চ—অনুগ্রহ বিধেয়তাদাত্ম্যাপন্নতেন বিবক্ষিতত্বাঃ, তত্র চ পরমানন্দত্বং পূর্ণত্বং তস্মাঃ সিদ্ধমেব, তৎপ্রেমকুপত্তাৎ, সনাতনস্তমপি তস্ম সনাতনত্বাঃ, নিরূপাধিত্বেনোক্তত্বাঃ, কালবৈশিষ্ট্যানির্দেশেন কালসামান্তলাভাঃ । অন্তত শ্রীকৃষ্ণিণ্যাদৌ দৃষ্টত্বাঃ, এষামপি তথেব শ্রুতি তন্মাদৌ দৃষ্টত্বাচ । এবং পূর্ববৎ শ্রীকৃষ্ণস্তু স্বয়ং ভগবত্তমপি দর্শিতম্, তথা নিজাভিলাষন্ত যুক্ততা চেতি ॥ জী ০ ৩২ ॥

৩২। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী চীকানুবাদঃ ব্রহ্মকাণ্ড অহুসারে আপনার যে মাহাত্মা, তাণ্ড অত্থানি উচ্চকক্ষায় পৌছবার ঘোগ্য নয়—অতিশয় ব্যবধান বর্তমান—ইহাই যেন স্মরণ করতে করতে পুনরায় অতীব সচমৎকার ৩২ শ্লোকে বললেন—অহো ইতি । অহো—আশ্চর্যে । ভাগ্যং—অনিবিচনীয় সেই প্রসাদ—‘অহো ভাগ্যং অহো ভাগ্যং’ তুবার বলা হল বীপ্সায়-ভাগ্যের অতিশয়তা-প্রাগলভে পুনঃ পুনঃ চমৎকার আবেশ হেতু । আচ্ছা, প্রথমে কেন চমৎকার মাত্র প্রকাশ করলে, যাঁদের সেই চমৎকার তাঁদের কথা বল, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—শ্রীনন্দরাজ এবং ব্রজবাসি মাত্রদের ; পশ্চ পক্ষিপর্যন্তদের কি করেই বা আশ্চর্য, আর কি করেই বা ভাগ্য এরই উত্তরে—পরমানন্দস্বরূপ যিনি, তিনিই যাঁদের মিত্র—স্বাভাবিক

বন্ধুজনোচিত তাদৃশ প্রেমবিষয়। এবং তথা বলাও আছে, যথা—“হে নন্দ, তোমার এই পুত্রের প্রতি আমাদের ব্রজজনদের দুষ্পরিহার্য অনুরাগ বর্তমান, আমাদের প্রতিগু তার স্বাভাবিক স্নেহ বর্তমান, এর কারণ কি ?—(ভা. ১০।২৬।১৩), পরমানন্দঃ—পরম আনন্দস্বরূপ। ‘আনন্দ’ পদ ক্লীবলিঙ্গ; বেদৈকবাক্য আর্ষ-প্রয়োগ। এই পদে ‘বিজ্ঞানমানন্দঃ ব্রহ্ম’ (শ্রীবৃ. ভ. ৩।৯।৩৪) এই শৃঙ্গতি বাচ্য ব্রহ্মকে বুঝানো হচ্ছে। কোথাও কিছু অল্প আনন্দ হলে সেখানে সকলে তাদৃশ প্রেমকর্তাকেই দেখে, কিন্তু কোথাও ‘আনন্দ’কে দেখতে পায় না। ব্রহ্ম সম্বন্ধে কিন্তু আমন্দই তৎকর্তা এবং সেখানে শৃঙ্গতিমাত্র বেঠ বলে পরম—গুড়-অমৃত তারতম্যবৎ স্বরূপত অলৌকিক মাধুর্য। অতএব আশ্চর্য, ভাগ্য, একুপ ভাব। এই ব্রহ্ম অপর আশ্চর্য-ময়ও, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—সন্তানন্দ—ব্রহ্ম তাদৃশ হয়েও নিত্য। এই জগতে কারুর ক্ষুদ্র আনন্দ হয়ও যদি, তা ‘নিত্য’ হয় না। এই ব্রহ্মানন্দ কিন্তু নিত্য। পুনরায় ব্রহ্ম কিরূপ ? “ব্রহ্ম বৃহৎ ও অন্তকে বৃহৎ করে দেওয়ার গুণবিশিষ্ট”—শৃঙ্গতি। “যিনি সর্বাপেক্ষা বৃহৎ এবং সর্বব্যাপক তাকেই পরব্রহ্ম বলে জ্ঞান।”—বিষ্ণুপুরাণ। [“সেই ব্রহ্ম শব্দে কহে স্বয়ং ভগবান্”—চৈ. ৮। ১০]। সর্ববৃহৎ বলে ব্রহ্ম সংজ্ঞা হলেও “অতঃপর আনন্দের তত্ত্ব নির্ণয় করা হচ্ছে”—এই বাক্য থেকে আরম্ভ করে “যে তে শতম্” পর্বত্ত—আলোচনা থেকে পাঁওয়া যায়—মহুষ্যানন্দ থেকে আমা পর্যন্ত আনন্দ বার বার দশবার শত শত গুণাধিকে গণনা করত আমার থেকেও শতগুণ আনন্দ পরব্রহ্মের—সভ্রমের সহিত বলাও হয়েছে—যেখান থেকে বাক্য-মনের সহিত ফিরে আসে না পেয়ে। ব্রহ্মের আনন্দ জ্ঞানলে আর কোথাও ভয় থাকে না।—(শ্রীষ্টি. ২।৪।১)। এই সব শৃঙ্গতি বাক্যের দ্বারা বাক্য মনের অতীত অসীমত্ব স্মরণ করে সর্বভাবে বৃহত্তমরূপে গীতও হয়েছে। অতঃপর আনন্দ তাদৃশ গুণসম্পন্ন ও তাদৃশ বৃহৎ হলেও, এর সাহিত মিত্রত্ব কচিং দেখা যায়, একুপ ভাব। এবং শুধু যে এই পর্যন্তই সমাপ্তি তাই নয়; তা হলে কি ? এরই উত্তরে, পূর্ণঃ—পূর্ণামৃত—সৌরভ্যাদির মতো স্বাভাবিক রূপ-গুণ-লীলা-গ্রিশ্য মাধুর্যের দ্বারা সকলকেই পরিপূর্ণ করে দেয়। ইহা কোথাও-ই দেখা বা শোনা যায় না এবং তাদৃশ মিত্রও কোথাও-ই দেখা বা শোনা যায় না। এখানে শ্রীকৃষ্ণ সাক্ষাৎ সম্মুখে উপস্থিত থাকলেও তাতে অপ্রত্যক্ষের মতো নির্দেশ কৌতুক বিশেষ রচনার জন্য। আরও এখানে ‘মিত্রতা’ বিধেয় (যা অজ্ঞাত) আর পরমানন্দ অনুবাদ (যা জ্ঞাত), কাজেই যা জ্ঞাত সেই ‘পরমানন্দ’ পদটি আগে বলে তৎ পশ্চাত্য অজ্ঞাত ‘মিত্রতা’ পদটি প্রয়োগ করাই বিধি—কিন্তু এখানে অনুবাদের (জ্ঞাতের) অর্থাৎ পরমানন্দের আগেই বিধেয় (অজ্ঞাত) ‘মিত্রত্ব’কে প্রয়োগ করা হয়েছে তাকে বৈশিষ্ট্য দানের জন্য; অতএব মিত্রতারও পরমানন্দের সেই সেই ভাব লাভ হয়ে গিয়েছে,—“মনোরং সুবর্ণমিদঃ কুণ্ডলঃ জাতম্” ইতিবৎ। একুপ প্রয়োগের আরও হেতু দেখান হচ্ছে, যথা—

অনুবাদ পরমানন্দের মিত্রতা-তাদাত্যাপ্রাপ্তরূপে উক্ত হওয়া হেতু একুপ প্রয়োগ, এতে পরমানন্দত্ব ও পূর্ণত্ব মিত্রতার সিদ্ধাই হল—পরমানন্দ প্রেমরূপ হওয়া হেতু। মিত্রতার সনাতনত্বও সিদ্ধ হল—পরমানন্দ সনাতন ধর্ম সম্পন্ন হওয়া হেতু, নিরূপাধিকরূপে উক্ত হওয়া হেতু, কাল বৈশিষ্ট্যের অনির্দেশের দ্বারা কাল সামান্য লাভ হেতু, অন্তর রুক্ষিণী আদিতে এই মিত্রতা দেখা যাওয়া হেতু এবং ব্রজবাসিদের

সহিত এই মিত্রতা শ্রুতি-তন্ত্রাদিতে দেখা যাওয়া হেতু। এইরূপে পূর্ববৎ শ্রীকৃষ্ণের স্বয়ং ভগবত্তা দেখান হল, তথা ব্রহ্মার নিজের অভিলাষ যে সমীচীন, তাও দেখান হল। জী০ ৩২।

৩২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ রাগাত্মকবাংসল্যপ্রেমবতীঃ স্তুতা রাগাত্মকস্থ্যপ্রেমবতঃ স্তুবন্নেব তন্ত্রেণ বাংসল্যাদিসর্বরতীরতোহপ্যপঞ্চোকয়তি অহো ভাগ্যমহোভাগ্যমিতি। বীপ্তি অত্যানন্দচমৎকারেণ পরমানন্দমিতি ক্লীবস্তুমার্যম্। তেন চ 'সত্যং বিজ্ঞানমানন্দং ব্রহ্মেতি' শ্রুতিবাচ্যং ব্রহ্ম সুচয়তি। পরম পদেন শ্রীকৃষ্ণ তৎপ্রতিষ্ঠাতৃতত্ত্বং পূর্ণপদেন ব্রহ্মস্বরূপাগামংশাবতারাণাং ব্যাখ্যাতি। এতাদৃশং ব্রহ্ম যেষাং শ্রীদামাদিবালকানাং মিত্রং সখা। মিত্রস্তু হৎকাল ভবত্তৎ বারযন্ত বিশিষ্টি। সনাতনং সার্বকালিকমিতি মিত্রস্তু সার্বকালিকত্বেন শ্রীদামাদীনামপি সার্বকালিকতৎ জ্ঞাপিতম্। 'অযন্তুত্তমো ব্রাহ্মণ' ইত্যক্তে ব্রাহ্মণ্যস্তৈবোত্তম-ত্বাত্ত্বিশিষ্টোহপ্যাত্ম ইতিবদ্বাপি মিত্রস্তু সনাতনতৎ বিবক্ষিতম্। তথা মিত্রস্তু বন্ধুমাত্রবাচকত্বাদেবঞ্চ ব্যাখ্যেয়ম্। শ্রীমন্দরাজব্রজবাসিমাত্রাণাং পশ্চপক্ষিপর্যন্তাণাং সর্বেবষামেবাহো ভাগ্যমহোভাগ্যং কিং পুনর্নন্দস্তু তস্য তদীয়গোপানাং। কিং তৎ যেষাং বাংসল্যাদিসর্ববিধপ্রেমবতাং পরমানন্দং ব্রহ্ম সনাতনং মিত্রং বন্ধুঃ। বন্ধুরোচিতপ্রীতিকর্তৃ। যদক্ষাতে গোপৈঃ— দুষ্টাজশ্চাতুরাগোহিস্তিন্ত সর্বেবাং নে ব্রজোকসাম। 'নন্দ। তে তনয়েহস্মাত্ম তস্যাপ্যোৎপত্তিকঃ কথ'মিত্যত এষু ব্রজবাদিবৌৎপত্তিকাতুরাগেব পূর্ণব্রহ্মতাৰ্থ আৱাতঃ। তেন পরমানন্দম্প্যানন্দযন্তি ব্রজবাসিন ইতি। তে সচিদানন্দময়া এবাথ চ পরমবিদ্যুয়ুরসবিদ্যুতীভূতা ইতি ধৰনিতম্। বি০ ৩২।

৩২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাত্মুবাদঃ রাগাত্মক বাংসল্য প্রেমবতীগণকে স্তুতি করবার পর রাগাত্মক স্থ্যপ্রেমবান্দের স্তুব-করারূপ উপায়েই বাংসল্যাদি সর্বরতিমতীদেরও শ্লোকের দ্বারা স্তুব করছেন— অহো ভাগ্য অহো ভাগ্য ইতি। বীপ্তি (ছড়িয়ে পরার ইচ্ছা)—অত্যানন্দ চমৎকারে দুরার বলা হল। পরমানন্দমু—পুংলিঙ্গ 'আনন্দ' শব্দের ক্লীবলিঙ্গরূপে ব্যবহার আৰ্য প্রয়োগ। এই আনন্দ পদের হাব। 'সত্যং বিজ্ঞানম্ আনন্দং ব্রহ্মেতি' এই শ্রুতিবাচ্য ব্রহ্মকে বুঝাচ্ছে। 'পরম' পদে কৃষ্ণ যে ব্রহ্মের প্রতিষ্ঠা আৰ 'পূর্ণং' পদে কৃষ্ণ ব্রহ্মস্বরূপ অংশ অবতারণ থেকেও যে পৃথক্ত তাই বুঝানো হল। এতাদৃশ ব্রহ্ম যৎ—'যেষাং' যে শ্রীদামাদি বালকদের মিত্রৎ—সখা, এই মিত্রতা যে শুধু তৎকালীন, তা বারণ কৰত ইহাকে বিশিষ্টতা দান কৰা হচ্ছে—সনাতনং—সর্বকালিঃ। এই মিত্রতা। এইরূপে মিত্রতার সর্বকালিকতার দ্বারা শ্রীদামাদিরও সার্বকালিকতা জানানো হল। যেমন নাকি 'এই ব্যক্তি উত্তম ব্রাহ্মণ' এরূপ বললে ব্রাহ্মণের উত্তমতা হেতুই সেই বিশিষ্ট ব্যক্তির উত্তমতা এসে যাচ্ছে, সেইরূপ এখানেও মিত্রতারও সনাতনত বলা হল। তথা 'মিত্র' শব্দের বন্ধুমাত্র বাচকত হেতু এরূপই ব্যাখ্যা করতে হবে। নন্দগোপব্রজোকসাম—নন্দগোপের যে ব্রজ সেই ব্রজের আশ্রয়ী মাত্রদের—পশ্চ-পাথী পর্যন্ত সকলেরই অহো ভাগ্য অহো ভাগ্য। নন্দের নিজের ও তদীয় গোপেদের কথা আৰ বলবার কি আছে?

যশোব্রতৎ ইত্যাদি—বাংসল্যাদি সর্ববিধ প্রেমবান্ন যাদের বন্ধু হলেন পরমানন্দ ব্রহ্ম সনাতন, তাদের যে কি ভাগ্য তা কো ভাষায়ন্ত ব্যক্ত হবে? অর্থাৎ তা অনিবচনীয়। গোপেদের মুখেই ইহা বলা আছে, যথা

৩৩। এষান্ত ভাগ্যমহিমাচ্যুত তাৰদাস্তামেকাদশৈব হি বয়ং বত ভূরিভাগাঃ ।

এতদ্বীকচষকৈরসকৃৎ পিবামঃ শৰ্কাদয়েহঞ্জ্ঞাদজমধ্বমৃতাসবং তে ॥

৩৩। অন্বয়ঃ [হে] অচুত, এষাঃ (ৰজবাসিনাঃ) ভাগ্যমহিমা তু তাৰৎ আস্তাঃ ন কোহং পতন্মহিমানং বক্তুং সমর্থঃ সৰ্বাদয়ঃ (রুদ্রাদয়ঃ) বয়ম্ একাদশ (অহং ব্রহ্মা চন্দ্রাদয়শ) এব হি এদ্ব হৃষীকচষকৈঃ (ইন্দ্ৰিয়রূপ পানপাত্রেঃ) অসকৃৎ (সদৈব) তে অজ্ঞাদজমধ্বমৃতাসবম্ (পদকমলমধুস্বরূপামৃতমং) পিবামঃ যত বয়ং [অপি] ভূরিভাগাঃ ।

৩৩। মূলানুবাদঃ হে অচুত ! এই ব্ৰজেৰ গোপ-গোপী সমূহেৰ ভাগ্য মহিমাৰ কথা দূৰে থাকুক, রুদ্রাদি আমৱা একাদশ ইন্দ্ৰিয়াধিষ্ঠাত্ৰী দেবতাও ধন্ত । কাৰণ এই সব ব্ৰজবাসিগণেৰ একাদশ ইন্দ্ৰিয়রূপ পানপাত্রে আমৱা একাদশ জনও আপনাৰ চৱণকমল-মধু মুহূৰ্ভু পান কৱছি ।

—“হে নন্দ তোমাৰ এই পুত্ৰেৰ প্ৰতি আমাদেৱ সমস্ত ব্ৰজজনেৰ দুষ্পরিহাৰ্য অনুৱাগ বৰ্তমান, তাৰও আমা-দেৱ প্ৰতি স্বাভাৱিক স্নেহ বৰ্তমান । এৱ কাৰণ কি ?”— (ভাৰ ১০।২৬।১৩)। এৱ থেকে তিনি যে পূৰ্ণ ব্ৰহ্ম তাই বুৰা ঘাচ্ছে । তাই পৱননন্দ স্বরূপকেও ব্ৰজবাসিগণ আনন্দিত কৱেন, এইরূপে ব্ৰজবাসিগণ সচিদানন্দময় । অৰ্থচ ‘আহো ভাগ্য’ এইৱাপে পৱনবিশ্বয়-ৱসবিষয়ীভূত, এৱৰূপ ধৰনিত হচ্ছে ॥ বিৰ ৩২ ॥

৩৩। শ্ৰীজীব-বৈৰে তোষণী টীকাৎ অহো এষাঃ মাহাত্ম্যঃ কো নাম বৰ্ণয়িতুং শৰ্কুৰ্যাঃ ? বয়মপ্যেষাঃ সম্বন্ধেনেব পৱনকৃতার্থা জাতা, ইত্যাহ—এষামিতি । তু-শব্দেু ভিন্নোপক্ৰমে, অজ্ঞাদজমধু শ্ৰীচৱণারবিন্দমাধুৰ্য্যম্ ; তৎপানঃ তু তদীয়াভিমানাধ্যবসায়-সক্ষমদৰ্শনশৰণাদিৰূপম্, দেবতাশ্চ শৰ্বৰব্রহ্মচন্দ-দিগ্ধাতাৰ্ক-প্ৰচেতোইশ্বিহৃষ্ণোপেন্দ্ৰমিত্রকাঃ ; গুহেন্দ্ৰিয়দৰস্ত্বানুপযোগাদশ্লীলত্বাচ তদধিষ্ঠাত্ৰোৰ্মিত্-প্ৰজাপত্যোন্ত্যাগেনেকাদশ । পাদাধিষ্ঠাতোপেন্দ্ৰস্ত তদীয়-ধাৰণশক্ত্যাবেশাবতাৱেৱ দেবতাবিশেষ এব কশ্চিং । চিন্তাধিষ্ঠাতাৰং শ্ৰীবাস্তবদেৱং বিনা তেষাঃ সৰ্বেষামপ্যকৰ্তৃং ক্ষমত্ৰেন তৃতীয়েইভিধানাং, তন্ম তু তৎসমীপ-গত্যহুভবসুখং শ্ৰীগোপাদীনাং স্বয়ং ভগবতো নিত্যাপ্রাকৃতপৰিকৰসাদেতেষাং প্ৰাকৃতাধুনিকত্বান্তদসম্ভবেইপি তন্মিত্যাবৱণস্ত-দেবগণাভেদবিবক্ষয়েদমুক্তঃ, তদাবেশিকৰণাত্মাম ; তথা চ পাদোভুৰুষে—‘নিত্যাঃ সৰ্বে পৱে ধাৱিযে চাত্তে চ দীৰ্ঘৈকসঃ । তে বৈ প্ৰাকৃতনাকেইশ্বিনিত্যাস্ত্ৰিদিবেশ্বৰাঃ ॥’ ইতি । উভয়থাপি তন্ম চ নিত্যত্বাদিত্যত্ব কৱণপক্ষস্তেব হি দেবতা, ন ভোক্তৃপক্ষস্তেতি শাৱীৱকনিৰ্গং । শ্ৰীগোপাদীনামন্তৰঙ্গ-পৰিকৰস্তেন স্বতঃ সৰ্বশক্তিভূমিতি—শ্ৰীকৃষ্ণেৰামনা-শাস্ত্ৰাভিপ্ৰায়ঃ । পূৰ্ববদশ্লীলপৰিহাৰঃ, সূৰ্য্যাদীনাং নয়নাদিকোটিভিঃ যুগপদৰ্শনাদি সুখাধিক্যসাতত্যপৰিহাৰশ্চ বিৰুদ্ধেত । তত ইয়ং বা ব্যাখ্যা—শ্ৰীমন্তব্রাজ-অজীকসাঃ তাদৃশং ভাগ্যমেৰ কৈমুত্যেন স্তোতুং কাদাচিংকেনাপি তন্মাধুৰীমাত্ৰাভেন স্বেষামপি ভাগ্যমভিন্নতি, তেন চ তাদৃশনিজাভিলাষমপি দ্রুত্যতি—এষামিতি ; যদা, একাইবিতীয়াইহুপমেত্যৰ্থঃ । এতদ্বৰ্জে প্ৰথমানং তদেতদিত্যৰ্থঃ । তে তবাঞ্জ্ঞাদজমধু হৃষীকচষকৈকিন্জনিজচক্ষুৱাদিভিৱেৰ পানপাত্রেঃ শক্ত্যা ভক্ত্যা চ প্ৰাধাৰ্ত্তাৎ শৰ্ব আদিৰ্ঘেষাঃ তে দশদিক্পালদেবতা বয়মসকৃৎ পুনঃ পুনৰিহাগত্য পিবামঃ । বক্ষ্যতে চ—

‘বন্দ্যমানচরণঃ পথি বৃক্ষেঃ’ (শ্রীভা ১০।৩৫।২২) ইতি, ‘শক্রশর্বপরমেষ্ঠিপুরোগাঃ’ (শ্রীভা ১০।৩৫।১৫) ইতি চ। কীদৃশম্ অমৃতামবম্ ? পরমস্বাহুভাদিনাইযৃতঃ পরম মাদকত্বেন চাসবঃ, তয়োহুবৈক্যঃ তত্ত্বপম্ ; যদ্বা, এতে চ তে হাষীকচষকাশ্চ, তৈঃ ; এতচ্ছব্দ প্রয়োগশ্চাত্যস্তচমৎকারেণ । অমৃতা মৃত্যুহীনা মুক্তাস্ত্বামপ্যাসবং মাদকমিত্যর্থঃ ॥ জী০ ৩৩ ॥

৩৩। শ্রীজীব-বৈৰে তোষণী টীকানুবাদঃ অহো, এই ব্রজবাসিদের মাহাত্ম্য কে বর্ণনা করতে সমর্থ ? এঁদের সম্বন্ধেই আমরা কৃতার্থ হয়ে গিয়েছি, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—এষাম ইতি । তু—ভিন্ন উপক্রমে । অজ্ঞান-দুর্জমধূ—শ্রীচরণারবিন্দ মাধুর্য । পিবাম—পান করছি । সেই পান ব্রহ্মার অভিমান নিশ্চয়-সঙ্কল্প-দর্শন শ্রাবণাদিরূপ । একাদশ বয়ঃ—আমরা ১১ জন দেবতা । মোট ইন্দ্রিয় অধিষ্ঠাতা তো ১৪ জন, তবে ১১ জন কেন বলা হল ? এর উত্তরে—আমরা শিব, ব্রহ্মা ও চন্দ্ৰ । দশ দেবতা—দিক্ষ পৰ্বন, সূর্য, প্রচেতা বৰুণ, অশ্বিনীকুমারদ্বয় এবং কর্মেন্দ্ৰিয়ের অধিষ্ঠাত্ৰী দেবতা—অগ্নি, ইন্দ্ৰ, উপেন্দ্ৰ, মিত্ৰ, প্ৰজাপতি=সাকুল্য ১৩ জন । (কৃষ্ণের সহিত অভেদ হেতু চিন্তাধিষ্ঠাতা বাহুদেবকে বাদ দিয়ে) গুহৈন্দ্ৰিয়ের আহুকুল্য না থাকা হেতু এবং অশ্লীলতা হেতু তাদের অধিষ্ঠাতা মিত্ৰ ও প্ৰজাপতিৰ ত্যাগে ১১ জনই হল । পা এর অধিষ্ঠাতা উপেন্দ্ৰ তদীয় ধাৰণশক্তিৰ আবেশ অবতাৰ কোনও দেবতা বিশেষ । কৃষ্ণের সদ্বে অভেদ হেতু চিন্ত-অধিষ্ঠাতা শ্রীবাসুদেবকে বাদ দিয়ে ইন্দ্ৰিয়-অধিষ্ঠাতা দেবতা একাদশ । শ্রীবাসুদেবে বিনা ব্রহ্মাদি একাদশ জনের কোনও ক্ষমতা নেই, একপই তৃতীয়ে আছে । শ্রীবাসুদেবের কিন্তু শ্রীকৃষ্ণের সামীপ্য অনুভব সুখ হয়, আৱণ্ণ এই সুখ হয় ব্রজের গোপব্রহ্মাদিৰ, স্বয়ংভগবানেৰ নিত্য অপ্রাকৃত পৱিকৰতা হেতু । আৱ এই ব্রহ্মাদি একাদশজনেৰ প্ৰাকৃত আধুনিকতা হেতু তা তা অসন্তুষ্ট হলেও সেই নিত্য আৱৱগত দেবতাগণ সহ অভেদ বিচাৰে এখানে একপ উক্ত হৱেছে ব্রহ্মার দ্বাৰা । অপ্রাকৃত রাজ্যেৰ ব্রহ্মাদি একাদশ শ্রীভগবৎ-আবেশকুপ । শ্রীপাদ্মোন্তৰ খণ্ডে একপই আছে, যথা—“চিন্ময় ধামে সকলেই নিত্য । অন্ত যে সব দেবতা আছেন, প্ৰাকৃত এই সৰ্গলোকে, তাৱা সব অনিত্য দেবতা ।” উভয় প্ৰকাৰেই শ্রীবাসুদেবেৰ নিত্যতা হেতু তিনি ইন্দ্ৰিয় পক্ষেৰ দেবতা, ভোগকৰ্তাৰ পক্ষেৰ নয়—এইৱপ শারীৰিক নিৰ্গংঘ ।

শ্রীগোপাদি অন্তরঙ্গ পৱিকৰ বলে তাদেৱ সৰ্বশক্তি আছে—তাদেৱ পক্ষে এই সৰ্বশক্তি দিয়ে শ্রীকৃষ্ণ উপাসনা শাস্ত্র অভিপ্ৰায় । এই বৃন্দাবনেও পূৰ্ববৎ গোপেদেৱ ইন্দ্ৰিয়েৰ অশ্লীলতা হেতু পৱিহার এবং বৃন্দাবনেৰ মূর্ধাদিৰ অধিষ্ঠাত্ৰী দেবতাগণেৰ নয়নাদি কোটি ইন্দ্ৰিয়েৰ দ্বাৰা যুগপৎ কুঞ্জদৰ্শনাদি সাতত্য পৱিহার নিষেধ কৰা হল এখানে । অতঃপৰ ব্যাখ্যা একপ হবে, যথা—শ্রীমৎবন্দৰাজেৰ ব্রজবাসিগণেৰ তাদৃশ ভাগ্যকেই কৈমুতিক আৱে স্তুতি কৰাৰ জন্ম কদাচিং কোন প্ৰকাৰে লবলেশ কৃষ্ণ-মাধুৰী লাভে নিজেদেৱ ভাগ্যকে অভিনন্দিত কৰছেন ব্রহ্মা । এবং তাৱ দ্বাৰা তাদৃশ নিজ অভিলাষও দৃঢ় কৰছেন— এষাম ইতি । অথবা, একাদশ—এক।+। দশ । ‘একা’ অদ্বিতীয় অনুপম । এই ব্রজে প্ৰসিদ্ধ অনুপম দশজন দিক্পাল । তে অজ্ঞান-দুর্জমধূমৃতামুদ্বৰং—আপনাৰ পাদপদ্ম মাধুর্য । হাষীকচষকৈকং—নিজনিজ নয়নাদি-কুপ পানপাত্রে (পান কৱব) । শক্তি ও ভক্তিতে প্ৰাধান্ত হেতু শৰ্ব—শিব আদি-যাঁদেৱ সেই দশদিকপাল

দেবতা আমরা বার বার এই বৃন্দাবনে এসে পান করব।—শ্রীমদ্বাগবতে উক্ত আছে—“বৃন্দাবনের পথে ব্রহ্মাদি দেবতাগণ গিরিধারীর শ্রীচরণ বন্দনা করছেন।”—(শ্রীভা০ ১০।৩৫।২২)।—“শ্রীকৃষ্ণ যখন বংশী-বাদন করতে থাকেন, তখন শিব ব্রহ্মা ইন্দ্রাদি দেবতাগণ মোহপ্রাপ্ত হন আকাশমার্গে।”—(শ্রীভা০ ১০।৩৫।১৫)। অমৃতাসবৎ—কিরূপ অমৃতাসব ? পরম স্বাদু বলে অমৃত, পরম মাদক বলে মদ। এ দু-এর মিশ্রনে ষেরুপ হয় সেরুপ অপূর্ব সেই মাধুর্য। অথবা, এই ইন্দ্রিয়রূপ পান পাত্রে—এখানে অত্যন্ত চমৎকারে ‘এতৎ’ শব্দ প্রয়োগ। অমৃতাসবৎ—মুক্তগণেরও মাদক ॥ জী০ ৩৩ ॥

৩৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চিত্বি ব্রজবাসিভির্বৰুমপি ভূরিভাগাঃ ক্রিয়ামহে ইত্যাহ—এষান্ত ভাগ্যস্ত মহিতা মহিমা তাৰদাস্তাঃ কস্তাঃ বক্তুঃ শক্রোতি। বয়মেকাদশ এতেষামিন্দ্রিয়াধিষ্ঠাতারোহপি ভূরিভাগাঃ। যত এতেষাঃ হৃষীকাণীন্দ্রিয়াণ্যেব চৰকানি পানপাত্রাণি তৈস্তব অজ্বুদ্বজয়োশ্চরণকমলযোর্মঞ্জীর-রঞ্জিতযোর্মধু তত্ত্বাভিমানাধ্যবসায়সকল শব্দ স্পর্শ রূপ রস গন্ধ কীৰ্তন সম্বাহনান্তিক গত্যাত্মকঃ তদেব অমৃতঃ স্বাদু আসবং মাদকঃ শর্কাদয়ো রুদ্রাদয় ইত্যশ্লীলস্তেন্দ্রিয়স্তাধিষ্ঠাতৃদেবতাদ্বয়স্ত ত্যাগাং চিত্তাধিষ্ঠা-তুর্বাস্তুদেবস্তাপি তদভেদ দৃষ্ট্যা ত্যাগাদেকাদশেরপিবামঃ। অত্র যত্পোষামন্ত্রাত্মন এব বিষয়ভোগে নতু তত্ত্বকর্তৃণামিন্দ্রিয়াধিষ্ঠাতৃণামিত্যাত্মসিদ্ধান্তস্তথাপি বুদ্ধৌ ব্রহ্মা তিষ্ঠতি চক্ষুষি সূর্যস্তিষ্ঠতি তঃ তমধিষ্ঠা-তাৰঃ বিন। তত্ত্বদিন্দ্রিয়ঃ শ্রীকৃষ্ণনিষ্ঠানামপি রূপরসাদীনাঃ গ্রাহকঃ ন শ্রাদিতি, সামাজ্য দৃষ্ট্যা অধ্যাত্মবিদাঃ প্রবাদোহপি শ্রীকৃষ্ণে রত্নোৎকণ্ঠাবতাঃ ব্রহ্মাদীনামানন্দহেতুঃ কর্তৃত্বমাত্রেণেব ভোক্তৃত্বাভিমানস্বীকারাং তথেব স্বেষাঃ প্রাকৃতভেইপি অপ্রাকৃত-তত্ত্বদিন্দ্রিয়াধিষ্ঠাতৃত্বাভিমানাচ্চ। প্রেমামেব বিলক্ষণেয়ঃ প্রক্রিয়া দৃশ্যতে চান্ত্র পত্তাবল্যাদে মিথ্যাপবাদবচসাপ্যভিমানসিদ্ধেরিত্যাদীতি। অন্তথা চিদানন্দময় বপুষ্যাঃ শ্রীভগবৎ পরিবারাণামিন্দ্রিয়াদীনামপি ভগবত ইব তন্ময়ত্বেব নতু প্রাকৃতত্ব সন্তবেৎ কুত্রস্তত্র প্রপঞ্চগতানাঃ ব্রহ্মাদীনাঃ প্রবেশ ইতি জ্ঞেয়ম্। যদ্বা, কাদাচিং কেনাপি তন্মাধুরীলাভেন স্বেষামপি ভাগ্যমভিনন্দতি এষামিতি। ভাগ্যমহিতা একা অধিতীয়া অনুপমেত্যৰ্থঃ দশৈব দশাপি বয়ঃ দিক্পাল দেবতা ভূরিভাগা ভবামঃ। কৃত ইত্যত আহ—এতদিতি। স্বতর্জন্ত্যা স্বনেত্রশ্রেণীত্বাণি স্পৃশতি। বৎসচারণায় ব্রজান্নিষ্ঠান্তস্ত তব চরণসৌন্দর্য-সৌন্দর্যামৃতঃ নেত্রশ্রেণীত্বেঃ পিবাম ইতি ॥ বি০ ৩৩ ॥

৩৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ আরও, এই ব্রজবাসিগণ আমাদিকেও ভূরিভাগ্যবান্ত করে দিচ্ছেন, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—কিন্তু এদের ভাগ্যের চরমকাষ্ঠাপ্রাপ্ত মহিমার কথা দূরে থাকুক—কে তা বলতে সমর্থ ? এদের ইন্দ্রিয়-অধিষ্ঠাতা আমরা একাদশ জনও ভূরিভাগ্যবান্ত। কারণ এদের হৃষীক—ইন্দ্রিয় সমূহই চমক—পানপাত্র। এই পানপাত্র সমূহের দ্বারা আপনার অজ্বুদ্বজয়োঃ—চরণকমলযুগলের ‘মঞ্জীর’ মূপুরে রঞ্জন মধুবামৃতাসবৎ—স্মিষ্ট অমৃতমদ ; মধুপান করছি, এরূপ অভিমান অধ্যবসায় সকল যথা—শব্দ স্পর্শ-রূপ-রস গন্ধ-কীৰ্তন-সম্বাহন-নিকটে গমন—ইহাই অমৃত স্বাদু মদ। শর্বাদয়—রুদ্র প্রমুখ। অশ্লীল ইন্দ্রিয়বয়ের অধিষ্ঠাতা দেবতাদ্বয়ের ত্যাগ হেতু চিত্তের অধিষ্ঠাত বাস্তুদেবেরও কৃষের সহিত অভেদ দৃষ্টিতে ত্যাগ হেতু ‘ইন্দ্রিয় একাদশ’ বলা হল। এই একাদশ ইন্দ্রিয়ের দ্বারা পান করছি।

৩৪ । তত্ত্বরিভাগ্যমিহ জন্ম কিমপ্যটব্যাঃ যদেগুরুলেহপি কতমাজ্যি রজোভিষেকম् ।  
যজ্জ্বাবিতন্ত নিখিলং ভগবান মুকুন্দস্ত্রাপি যৎপদরজঃ শ্রুতিমৃগ্যমেব ॥

৩৪ । অন্তঃঃ অস্তাপি যৎপদরজঃ শ্রুতিমৃগ্যম্ এব (শ্রুতিভিঃ মৃগ্যতে এব) [সঃ] ভগবান মুকুন্দঃ তু যজ্জ্বাবিতঃ (যেষাং জীবনঃ) নিখিলং (সর্বস্বত্ত্ব তেষাঃ) কতমাজ্যি রজোভিষেকঃ (যস্ত কস্তাপি চরণধূলি-কণিকরু সর্বাঙ্গস্মৃপনঃ) [যত্র জন্মনি তৎ] ইহ অটব্যাঃ (শ্রীবৃন্দাবনে) গোকুলে গো গোপগোপীনাং বাসভূমো যৎ কিমপি জন্ম তৎ ভূরিভাগ্যঃ (ব্রহ্মজন্মনেহপি অধিক সৌভাগ্যাস্পদঃ মন্ত্রে) ।

৩৪ । মূলানুবাদঃ । শ্রুতিগণ অস্তাবধি যাঁর পদরজ খুঁজে বেড়াচ্ছে, সেই ভগবান মুকুন্দ যাঁদের জীবন সর্বস্ব সেই ব্রজজনদের চরণস্পর্শ, অথবা গোকুল নগরের প্রান্তৰাসী হাড়ী ডোমদের চরণ রজে স্নান যে জন্মে লাভ হতে পারে, সেই জন্ম লাভই জীবের মহাভাগ্য ।

এখানে বিবেচ্য—[ চিন্ময় ধামের চন্দ্ৰ সূর্যাদি, দেবতা মহুষ্য পশ্চ প্ৰভৃতি সমস্তই সচিদানন্দময় । এবং তাৰই জড়ান্তুকৰণে আমাদেৱ এই প্ৰাকৃত চন্দ্ৰ সূৰ্য প্ৰভৃতি নিৰ্মিত । আমাদেৱ এই প্ৰাকৃত জগতেৱ দেবতাগণ অপ্ৰাকৃত জগতেৱ দেবতাৰই শক্ত্যাবিষ্ট জীব বিশেব ; জড় ইন্দ্ৰিয়েৰ দ্বাৰা জীবেৱ বিবৰ গ্ৰহণ সামৰ্থ্য নেই—ইন্দ্ৰিয় অধিষ্ঠাত্ৰ দেবতাৰ শক্তিতেই জড়বিষয় মাত্ৰ গ্ৰহণ হতে পারে । পাৰ্বদগণেৱ সচিদানন্দময় ইন্দ্ৰিয় নিজ শক্তিতেই শ্রীভগবানেৱ রূপ-ৱসাদি গ্ৰহণ কৰে ।] ব্ৰহ্মা উৎকৃষ্ট-উদ্বেগ বশতঃ উপযুক্ত সিদ্ধান্ত ভুলে গিয়ে নিজে প্ৰাকৃত অন্তকৰণেৱ অধিষ্ঠাতা হয়েও ব্ৰজবাসিগণেৱ অন্তকৰণেৱ সহিত সাদৃশ্য লেশ গন্ধে নিজেকে কৃতাৰ্থ মনে কৰছেন । যদিও ব্ৰহ্মা রূদ্রাদিৰ অন্তরাত্মারই বিবৰ ভোগ, সেই সেই ব্ৰহ্মাৰূদ্রাদি কৰ্তাদেৱ ইন্দ্ৰিয় অধিষ্ঠাতা দেবতাদেৱ নয়, এইরূপ আধ্যাত্মিক সিদ্ধান্ত (অন্তকৰণেৱ দোষ ক্ষণ সম্বন্ধে সিদ্ধান্ত) ; তথাপি বুদ্ধিতে ব্ৰহ্মা চক্ষুতে সূৰ্য অবস্থিত, সেই সেই ব্ৰহ্মাদি অধিষ্ঠাতা বিনা সেই সেই ইন্দ্ৰিয় শ্রীকৃষ্ণনিৰ্ণৃত রূপৱসাদিৰ গ্ৰাহক হতো না । সামান্য দৃষ্টিতে আধ্যাত্মিকদেৱ একপ পৰম্পৰ বলা বলিও শোনা যায় । শ্রীকৃষ্ণে রতি-উৎকৃষ্টবান ব্ৰহ্মাদিৰ আনন্দেৱ কাৰণ হচ্ছে ক্ৰিয়াৰ নিষ্পাদক ও প্ৰযোজক দুপ্ৰকাৰ কৰ্তা হলেও নিষ্পাদক কৰ্তাই ভোগ কৰে থাকে—কিন্তু ব্ৰহ্মাদি প্ৰযোজক কৰ্তা হয়েও এইদেৱ ভোক্তৃত অভিমান স্বীকাৰ কৰে নিলেন, ইহাই এক কাৰণ । আৱে, ব্ৰহ্মাদি দেবতাৰা প্ৰাকৃত হলেও তদেৱই অপ্ৰাকৃত সেই সেই ইন্দ্ৰিয়েৱ অধিষ্ঠাতা বলে অভিমান, ইহাই দ্বিতীয় কাৰণ । ইহাই প্ৰেমেৱই বিপৰীত প্ৰক্ৰিয়া—অন্তৰ পঢ়াবলী আদিতেও দেখা যায়, “মিথ্যা নিন্দা বাকোৱ দ্বাৰা অভিমান সিদ্ধি” ইত্যাদি । অন্তথ: চিদানন্দ বপু শ্রীভগবৎপৰিবাৰদেৱ ইন্দ্ৰিয়াদিৰ ভগবানেৱ মত তন্ময়ত্বই হত, প্ৰাকৃতত্ব সন্তুষ্ট হত না । তবে কি কৰে আৱ সেখানে প্ৰপঞ্চগত ব্ৰহ্মাদিৰ সেই অপ্ৰাকৃত ইন্দ্ৰিয়াদিতে প্ৰবেশ হয় ? একপ বুৰাতে হবে ।

অথবা, কদাচিং কেউ শ্রীকৃষ্ণ মাধুৱী লোভে নিজেদেৱ ভাগ্যকেও স্থান কৰে—এযাম ইতি । ব্ৰজবাসিগণেৱ ভাগ্যমহিমা এক অদ্বীয়, অৰ্থাৎ অনুপম । দৈশ্বৰ—আমৱা দশ জন দিগ্পাল দেবতাও

ভূরি ভাগ্যবান् । কি করে ? এই আশয়ে বলা হচ্ছে—এতদ্বৈত—নিজের তর্জনী দ্বারা নিজের নেত্র-কর্ণ, স্পর্শ করে বললেন এই সব ইন্দ্রিয় (দ্বারা পান করছি)। বৎস চরাবার জন্য ব্রজ থেকে নিষ্কান্ত আপনার সৌন্দর্য সৌন্দর্য অযুক্ত নয়ন কর্ণদ্বারে পান করছি ॥ বি ৩০ ॥

৩৪। **শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকা** : তদেবং তেষাং মহামাহাত্ম্যমহুবদন্ত জাতদৈত্যস্তজ্জনান্তঃ-পতিতয়া তচ্চরণসেবেছামপি ধাট্টেঁয়নেবাকরবমিতি ব্যঞ্জয়ন্ত যৎকিঞ্চিতজ্জনচরণরজ এব বহুমন্তমানঃ প্রার্থ-যতে—তদিতি, তৎপ্রতিকূলঃ মুক্ত্যাদিপঞ্চকম্ ইহেত্যাদি-পদপঞ্চকেন নিরস্ত্রম্ । তত্ত্ব জন্মেতি মুক্তিরিহ মথুরামণ্ডল ইতি, বৈকুণ্ঠাদিকমপীতি সারুপ্যাদি, অটব্যামিতি মথুরাদি, গোকুল ইতি মধুবনাদি ; তত্ত্বাপি কিমপি দুর্বাদিমৃহত্তগহমিত্যভিপ্রায়ঃ, তটেবাজ্জ্বুরজোভিঃ সম্যগভিষেকসিদ্ধেঃ, তচ্চরণসেবারামন্তরীগাভিলাষাচ । অভিষেক ইতি—সর্বাঙ্গসাফল্যলোভাদ্বৃক্তম্ । অন্তর্ভূতঃ । যদ্বা নহু কথঃ সাক্ষাদেগাপাদিজন্মেব ন প্রার্থতাম্ ? তত্ত্বাহ—যদিতি ; যদ্বা গোকুলস্য তদ্বাসিমাত্রস্য নিখিলঃ জীবিতঃ ভগবান্মুকুন্দ এব, তত্ত্ব যঃ স্বয়ঃ ভগবান্মুকুন্দ পরাংপরভাব সাধয়িতুমশক্য ইত্যর্থঃ । সাধিতোহপি যো মুকুন্দঃ প্রায়শো মুক্তিমেব দাতা, ন তু ভক্তিযোগমাত্রমপি, তমেতঃ বিন। মজজনঃ ক্ষণমপি ন জীবিতুঃ শক্রোতীত্যর্থঃ, ইতি পরমপ্রেমবিশেষ-বস্ত্রমুক্তম্ । আস্তাঃ তাবদগ্নেছুঁসাধ্যতঃ দুর্লভপ্রেমত্বঃ, যদ্বা পাদরজঃ ক্ষতিভিরত্যাপি ত্বয়ি সাক্ষাদভাবতীর্ণে-হপি দৃশ্যত এব ; কতমঃ রজঃ কিয়মহিমেতি জ্ঞাতুমিষ্যত এব, ন তু তদন্তঃ প্রাপ্যত ইত্যর্থঃ । ‘যতো বাচঃ’ (শ্রীচৈতৈ ২।৪।১) ইত্যাদি-ক্ষুত্রেঃ । অতঃ পরমপ্রাচীন মানুষ সর্বজ্ঞানপ্রদ শ্রুতিদুল্লভ-জ্ঞানে তৎপাদরজস্তাপি প্রার্থনা মেইনুপযুক্তা ; কৃতঃ ? পুনঃ প্রেমভরবশীকৃত-তৎপাদাজক শ্রীগোপাদিজন্ম প্রার্থনেতি ভাবঃ । এবম্ ‘অহোহিতিধ্যা’ ইত্যারভ্য শ্রীব্রজবাসিভেদানাং যথা পূর্বমাহাত্ম্যাকৈমুত্যঃ দর্শয়িত্বা শ্রীব্রজেশ্বররোস্ত্র তদতীব বোধিতঃ, সাক্ষাত্তৎপ্রভাবশ্চ তৌ প্রশংসিতুমপি ‘কোহিঃ বরাকঃ’ ইতি বিবক্ষয়া সখায়স্ত্র স্বাপরাধজ-ভয়-লজ্জাভ্যাঃ ন প্রস্তুতা এব, অতশ্চ তদাচ্ছাদনায় লক্ষানন্দবিশেষাস্তমাতর এব প্রথমত উপন্যস্তা ইতি জ্ঞেয়ম্ । জী ৩৪ ॥

৩৪। **শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদ** : এইরূপে ব্রজবাসিদের মহামাহাত্ম্য কীর্তন করতে করতে দৈনন্দিনের উদয়ে সেই ব্রজজনদের মধ্যে আমিও একজন, এরূপ মননের দ্বারা শ্রীকৃষ্ণচরণ সেবা ইচ্ছাও ধৃষ্টতা বশেই করব, এইরূপ প্রকাশ করে যৎকিঞ্চিং শ্রীকৃষ্ণজন চরণরজই বহুমাননা করে প্রার্থনা করছেন অস্তা—তদ্বৈতি । শ্রীকৃষ্ণ সেবার প্রতিকূল মুক্ত্যাদি পঞ্চক নিরস্ত্র হল, ‘ইহ’ ইত্যাদি পদ পঞ্চকের দ্বারা । এই শ্লোকে জন্ম—মুক্তি, ইহ—এখানে, মথুরা মণ্ডলে, বৈকুণ্ঠাদিতেও সারুপ্যাদি মুক্তি, অটব্যাম—মথুরাদি, গোকুলে—মধুবনাদিতে জন্ম, তার মধ্যেও কিমপি—হর্ষাদি কোমল তৃণজন্ম অভিপ্রায়—সেখানে আপনার পন্থুলি দ্বারা সম্যক্রূপে অভিষেক সিদ্ধি হেতু এবং আপনার চরণ সেবাতে গোপন অভিলাষ হেতু । অভিষেক ইতি—পদধূলিতে স্নান, সর্বাঙ্গ সাফল্য লাভের জন্য উক্ত হয়েছে ।

[স্বামিপাদের টীকা—গোকুলবাসিগণ ধন্ত কেন ? যৎ ইতি—এদের জীবন ও যথাসর্বস্ব ভগবান্মুকুন্দ, তাই এরা ধন্ত । মুকুন্দপরই জীবন এদের ।] অথবা পূর্বপক্ষ, আচ্ছা সাক্ষাৎ গোপাদি জন্ম কেন না প্রার্থনা

করছেন ? এরই উত্তরে—যদিতি । যৎ—‘যন্ত’ যে গোকুলের অর্থাত্ত যে গোকুলবাসি মাত্রেরই নিখিল জীবন ভগবান্মুকুন্দ—এখানে ইনি স্বয়ং ভগবান্মুকুন্দের পরাংপর বলে সাধন ক্ষমতার অতীত, তাই প্রার্থনা করছি না, এরপ অর্থ । সাধনার সিদ্ধিতেও যে-মুকুন্দ প্রায়শঃই মুক্তিই দিয়ে থাকেন, ভক্তিযোগ মাত্রণ দেন না—সেই পদরজে মজজন বিনা বাঁচতে পারবো না এইরূপে ব্রহ্মার পরম প্রেমবিশেষবস্তা বলা হল । তাৰং দৈন্য সাধ্যত দুর্লভ প্রেমের কথা দূরে থাকুক যাঁর পদরজ শ্রুতি সমৃহও অস্তাপি অন্ধেষণ করে বেড়াচ্ছেন—সেই তিনিই সাক্ষাৎ অবতীর্ণ হয়ে সকলের নয়নগোচর হচ্ছেন । কতমং রজঃ—রজের কি অন্তুত মহিমা, তা জানতে ইচ্ছা করি, কিন্তু তার অন্ত পাই না, এরপ অর্থ । কারণ ‘বাক্যমন সেখান থেকে ফিরে আসে ।’—(শ্রীচৈতী ২।৪।১) এইরূপ শ্রুতি আছে । অতএব পরম প্রাচীন মাদৃশজনকে সর্বজ্ঞানপ্রদ যে শ্রুতি, সেই শ্রুতির জ্ঞানের সীমার বাইরে অবস্থিত আপনার নিকট পদরজের প্রার্থনাই আমার পক্ষে অনুপযুক্ত, প্রেম-ভরবশীকৃত আপনার চরণ-কমলসেবী শ্রীগোপাদি জন্ম প্রার্থনার কথা আর বলবার কি আছে, এরপ ভাব । এইরূপে ‘অহোহতিধন্তা’ ৩১ শ্লোক থেকে আরম্ভ করে বিভিন্ন ব্রজবাসীর মাহাত্ম্য যেরূপে পূর্বে দেখিয়ে কৈমুক্তিক শ্রায়ানুসারে শ্রীব্রজেশ্বর-ব্রজেশ্বরীর মাহাত্ম্যের আতিশয্য বুঝানো হয়েছে—তাতে সাক্ষাৎ তাঁদের প্রভাব এবং তাঁদিকে প্রশংসা করতে ‘আমি কে এক তুচ্ছজন’ এই বিচারে স্বাপরাধ-ভয়-লজ্জাতে সম্মুখে উপস্থিত সখাগণের কথা আর তোলা হল না এবং অতঃপর তাঁদেরকে গোপন করার জন্য লক্ষণন্দ বিশেষ তাঁদের মায়েদের কথাই প্রথমে উল্লিখিত হল, এরপ বুঝতে হবে ॥ জী ০ ৩৪ ॥

৩৪। শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎ তস্মাজ্জগদৈশ্বর্য্যায় প্রাপ্তায় প্রাপ্তব্যায় মোক্ষায় চ ময়। জলাঞ্জলি-  
দন্তঃ কেন প্রকারেণ্মাং ব্রজবাসিনাং চরণধূলয়ো লভ্যন্ত ইতি বিভাব্য সনিশ্চয়মাহ,—তদেব মে ভূরিভাগং  
ভবত্তি শেষঃ । যদি শ্রীমৎকৃপাকটাঙ্গ উদারা ভবস্তুতি ভাবঃ । কিং তৎ ইহ অটব্যাং বন্দোবনে বৎ কিমপি  
কোমলত্তণ্ডুর্বাদিজন্ম যহুপরি হংপ্রিয়সখাদিব্রজবাসিজনচরণবিন্দুসৌভাগ্যং সন্তবে । নম্বন্ধিন্তিহুর্ভে  
লোভং বিহায় স্বযোগ্যমন্ত্রৎ প্রার্থযন্তেতি চেৎ তর্হি গোকুলেহপি হন্তগরপ্রান্তাদাবপি কতমন্ত হন্তীয় সৌচিক-  
কারু হড়িপাঠেকতরস্তাজ্জ্বুরজসোহভিযেকো যত্র তথাতৃতং শিলশীঠপট্টিকাদিজন্ম ভবতু । নবেষাঃ ব্রজ-  
বাসিনামেতাবন্মাহাত্ম্যবন্তে কো হেতুঃ কথঃ বা জগৎপূজ্যন্ত জগৎস্রষ্টঃ পরমেষ্ঠিন স্তবৈষাঃ নীচজ্ঞাতীনাং  
পাদধূলিলিপ্সায়ঃ নাস্তি লজ্জতি তত্ত্বাত—যেষাম্ জীবিতঃ ভগবান্ভগঃ শ্রীকামমাহাত্ম্যে”ত্যমরণানার্থ-  
বর্ণাং সৌন্দৰ্যসৌন্দৰ্য্যাদি গুণবিশিষ্টো ভগবান্মুকুন্দঃ মুখে কুন্দবন্ধাস্ত্রং যন্ত সঃ ইতি হংসৌন্দৰ্য্যাদি মন্দ-  
হসিতাদেক জীবনোপায়ঃ তেন বিনা সদ্য এবামী ত্রিযন্তে ইত্যেতেষামসাধারণং হরি মহাপ্রেমৈব সর্বোৎ-  
কর্ষে হেতু ইতি ভাবঃ । নিখিলনিতি কিঞ্চিদপি জীবিতঃ ন ভোজনপানাদিহেতুকমিত্যর্থঃ । অতোইত্যাপি  
যেষাঃ পদরজঃশ্রুতিভিমৃগ্যতে এব নতু প্রায়ঃ প্রাপ্যত ইত্যতোহং ব্রহ্মাপি কিং বেদেভ্যোহিপ্যধিকো যত  
এতৎপ্রার্থনে মম লজ্জা স্থানিতি ভাবঃ । অতো ময় তদন্ত মে নাথেতি যৎ পূর্বঃ প্রার্থিতং তৎ স্বন্দ  
বৈধভক্তিমহে এব যদি ব্রজজনানুগতিমন্ত্রেন মাং রাগানুগামু তান্তোধৌ নিমজ্জয়তি তদেবং প্রার্থিতম্ ॥ বিঃ

୩୫ । ଏବାଂ ସୋଷନିବାସିନାମୁତ ଭବାନ୍ କିଂ ଦେବରାତେତି ନ ।

ଶେତୋ ବିଶ୍ଵଫଳାଂ ଫଳଂ ଭଦପରଂ କୁତ୍ରାପ୍ୟଯମୁହୁତି ।  
ସଦେଷାଦିବ ପୂତନାପି ସକୁଳା ତାମେବ ଦେବାପିତା  
ସନ୍ଦାମାର୍ଥମୁହୁତିପ୍ରିୟାତ୍ମନଯ-ପ୍ରାଣାଶୟାତ୍ମକତେ ।

୩୫ । ଅସ୍ୱର୍ଯ୍ୟଃ [ହେ] ଦେବ, ସକୁଳା ପୂତନା ଅପି ସଦେଷାଂ ଇବ (ଭକ୍ତବେଶାନୁକରଣମାତ୍ରେନ) ହାଂ ଏବ ଆପିତା (ପ୍ରାପିତା) ସନ୍ଦାମାର୍ଥ ମୁହୁତିପ୍ରିୟାତ୍ମନଯ ପ୍ରାଣାଶୟାଃ (ଯେବାଂ ଗୃହଂ ଅର୍ଥଃ ତନୟଃ ପ୍ରାଣଃ ଆଶୟଃ ଚ ଏତେ) ଅନ୍ତକୁତେ ଏବାଂ ସୋଷ ନିବାସିନାଃ (ବ୍ରଜଗୋପଜନାନାଂ ବିଷୟେ) ଭବାନ୍ କିଂ ରାତା (ଦାସ୍ତସି) ବିଶ୍ଵଫଳାଂ ଭବ (ଭବଦ୍ରପାଂ) ଅପରଂ ଫଳଂ କୁତ୍ରାପି ଉତ ଇତି ଅଯଃ (ଚିନ୍ତ୍ୟଃ) ନଃ (ଅସ୍ମାକଂ) ଚେତଃ ମୁହୁତି ।

୩୫ । ମୁଲାନୁବାଦଃ ହେ ଦେବ ! ସାଦେର ଗୃହ-ଧନ-ମୁହୁତ-ଦେହ-ମନ-ପ୍ରାଣ-ପୁତ୍ର ଇତ୍ୟାଦି ପ୍ରିୟ ବନ୍ତ ସବ କିଛୁଇ ଆପନାର ପ୍ରୀତିର ନିମିତ୍ତ ଉଂସଗୀରୁତ, ମେହି ବ୍ରଜବୀଶିଦେର ଆପନି କି ଦିତେ ପାରେନ, ମାତ୍ର ମାତୃ-ବେଶେର ଅନୁକରଣ ହେତୁଇ ସଥନ ପୂତନାକେ ସବଂଶେ ଆପନାର ନିଜେକେ ଦିଯେ ଦିଲେନ । ସର୍ବ ଫଳାତ୍ମକ ଆପନା ଥେକେ ଉଂକୁଷ୍ଟ ଫଳ ଅନ୍ତଦେଶେ ବା କାଲେ ବହୁ ବହୁ ଅବ୍ୟେଷଣେ ନା ପେଯେ ଆମି ମୋହିତ ହୟେ ପଡ଼ିଛି ।

୩୪ । ଶ୍ରୀବିଶ୍ୱନାଥ ଟୀକାନୁବାଦଃ ସ୍ଵତରାଂ ଆମି ଜଗଂ-ଗ୍ରିଶ୍ୟ ପ୍ରାପ୍ତି ଏବଂ ପ୍ରାପ୍ତସ୍ୟ ମୋକ୍ଷକେ ଜଳାଞ୍ଜଲି ଦିଯେଛି, କି କରେ ଏହି ବ୍ରଜବୀଶିଦେର ଚରଣଧୂଲି ଲାଭ ହତେ ପାରେ, ଏକପ ଚିନ୍ତାୟନ୍ତ୍ର ବ୍ରଙ୍ଗା ସନିଶ୍ଚଯ ବଲଲେନ,-ତଦ୍ଭୂରିଭାଗ୍ୟମ୍—ଉହାଇ ଆମାର ଭୂରିଭାଗ୍ୟ ହୋକ । ସଦି ଆପନାର ଶୋଭା ଯୁକ୍ତ କୃପାକଟାକ୍ଷ ଆମାର ପ୍ରତି ସୁପ୍ରସନ୍ନ ହୟ, ଏକପଭାବ । ମେହି ଭୂରିଭାଗ୍ୟ କି ? ଇହ ଅଟବ୍ୟାଂ—ଏହି ବୃନ୍ଦାବନେ କୋନ୍ତେ ତୁଚ୍ଛ କୋମଳ ତୃଣ ଦୁର୍ବାଦି ଜନ୍ମ, ଯାର ଉପରେ ଆପନାର ପ୍ରିୟ ସଖାଦି ବ୍ରଜବୀଶିଜନେର ଚରଣ-ବିନ୍ଦୁସ ସୌଭାଗ୍ୟ ସନ୍ତ୍ଵନ ହତେ ପାରେ । ପୂର୍ବପକ୍ଷ, ଓହେ ବ୍ରଙ୍ଗା ଏହି ଅତି ହର୍ଲଭ ଲୋଭ ହେତେ ଦିଯେ ନିଜ ଯୋଗ୍ୟ ଅନ୍ତ କିଛୁ ପ୍ରାର୍ଥନା କର, ଏକପ ସଦି ବଲା ହୟ, ତାରଇ ଉତ୍ତରେ, ଗୋକୁଳେହିପି—ମେହି ନଗରେର ପ୍ରାଣୁଦେଶେ କତମଞ୍ଚ—ଆପନାର ଦରଜି ହାଡ଼ି-ଡୋମାଦି କୋନ ଏକଜନେର ପଦଧୂଲିର ସ୍ନାନ ଯେ ସ୍ଥାନେ ହତେ ପାରେ, ମେହି ସ୍ଥାନେର ଶିଳାପୀଠ-ଛୋଟ ପାଟାଦି ଜନ୍ମ ହଟକ । ପୂର୍ବପକ୍ଷ, ଆଜ୍ଞା ଏହି ବ୍ରଜବୀଶିଦେର ଏତଦୂର ମାହାତ୍ମ୍ୟ ହତ୍ୟାର କାରଣ କି ? କେନ୍ତି ବା ଜଗଂପୁଜ୍ୟ ଜଗଂଶ୍ରଷ୍ଟା ବ୍ରଙ୍ଗା ଆପନାର ଏହି ନୀଚ ଜାତିଦେର ପାଦଧୂଲି ଲିଙ୍ଗାତେ ଲଜ୍ଜା ନେଇ । ଏରଇ ଉତ୍ତରେ, ସତ୍ତ୍ୱବିତମ୍—ସାଦେର ଜୀବନ ଭଗବାନ୍—‘ଭଗଃ’ ‘ଶୋଭା, କାମ ମାହାତ୍ମ୍ୟ’—ଅମରକୋଷ—ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟ, ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟାଦି ଗୁଣ ବିଶିଷ୍ଟ ଭଗବାନ୍ । ମୁକୁନ୍ଦ—ମୁଖେ କୁନ୍ଦବଂ ହାନ୍ତ ସାର ତିନି—ଏହିରପେ ଆପନାର ସୌନ୍ଦର୍ଯ୍ୟାଦି, ମନ୍ଦହାସି ପ୍ରଭୃତି ଏକମାତ୍ର ଜୀବନୋପାୟ ସାଦେର । ଇହା ବିନା ସମ୍ଭାବ ଏବା ମରେ ଯାବେ, ଏହିରପେ ଆପନାତେ ଏଦେର ଅସାଧାରଣ ପ୍ରେମଇ ସର୍ବୋଂକର୍ଷେ ହେତୁ, ଏକପ ଭାବ । ଅତଏବ ଅନ୍ୟାପି ସାଦେର ପଦରଜ ଶ୍ରତିଗଣ୍ଠ ଖୁଁଜେଇ ବେଡ଼ାଚେଷ୍ଟ, କିନ୍ତୁ ପ୍ରାର୍ଥନାଃ ପାର ନା—ଅତଏବ ଆମି ବ୍ରଙ୍ଗା ଓ କି ବେଦେର ଥେକେତେ ଅଧିକ ଯେ ଏହି ପ୍ରାର୍ଥନାର ଜନ୍ମ ଆମାର ଲଜ୍ଜା ହବେ, ଏକପ ଭାବ । ଅତଏବ ହେ ନାଥ, ତାହି ହଟକ । ପୂର୍ବେ ଯା ପ୍ରାର୍ଥନା କରଲାମ ତା ଆମି ନିଜେ ବୈଧୀ ଭକ୍ତିମାନ୍ ହଲେତେ ସଦି ବ୍ରଜବୀଶିନୁଗତି-

মান् হওয়ার দরুন আমাকে রাগানুগা অমৃত সাগরে নিমজ্জিত করে দেয়—এই আশায় এরূপ প্রার্থনা ॥ বি ৩৪ ॥

৩৫। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকা ১** : নহু ভবদ্বিধায়াপি ষষ্ঠেষাঃ চরণরজ এব পরমফলহেন দাস্তে, তহ্যেভ্যো বা কিং দাস্তে ? কিঞ্চ, পূর্বং ভবতা ‘হাঃ লক্ষ্মেৰ স্বাঃ স্তোমি’ ইতি প্রতিজ্ঞাতম্ ; অধুনা পুনরেতচরণরজ এব প্রার্থ্যতে, ভদ্রেং নিষ্ঠা ভবদ্বিধানামিতি সন্মুক্তমাশঙ্ক্য তথেবাহ—এষামিতি, পূর্বোক্তমাহাত্ম্যনাম্ । উত্ত প্রশ্নে, বিশ্বফলাদপীত্যপি-শব্দাত্ময়ঃ । ততশ্চাস্মাঃ শ্রীবজ্ঞমুক্তেৰাঙ্কং তব স্থানং নাস্তি, এতৎ-স্বরূপাদুর্ধং চ ফলং নাস্তীতি, বুত্র চ কিং দাতেত্যর্থঃ । অয়দিতি—নঞ্চপূর্বমিণ-ধাতোৱুপম্, অত্তঃ পরং ফলং কুত্রাপ্যজ্ঞানদিত্যর্থঃ । মুহূৰ্তীতি নিষ্ঠয়াশক্তেঃ সতাঃ সন্তাবযুক্তানাঃ শ্রজবাসি-বিশেষাণাঃ ধাত্রীজনানাঃ বেশাঃ ‘লেভে গতিং ধাত্র্যচিতাঃ ততোইত্তম্’ ইতি তৃতীয়োক্তেঃ (২।২৩) । ইবেতি তত্ত্বাপি হিংসাময়দন্তেনৈব, ন তু ভজ্যেত্যর্থঃ, অতঃ সমানফলতঃ কথং স্তাদিতি ভাবঃ । পৃতনাপীত্যত্যন্ত কা বার্তে-ত্যর্থঃ । অপি-শব্দেইয়ং যথাযোগমন্ত্রাপি যোজ্যঃ । সকুলেতি—প্রাক্তনাধূনিকতৎকুলোৎপন্নসহিতা, হামে-বেতি পৃতনায়াঃ সাক্ষাৎ তৎপুরুষ্টি অন্তেৰান্ত ভগবদ্বেষিণাঃ পৃতনাহুবর্ত্তিহনৈব ; বকাঘংস্তোন্ত বিরোধিবেশা-মুক্তিমাত্রামিতি জ্ঞেয়ম্, আপিতা অবৈব । স্বহৃৎ নিরূপাধিহিতকারী ; প্রিয়স্তাদৃশপ্রীতিবিষয়ঃ । হংকৃত ইতি প্রত্যেকং স্বাভাবিকযৈব তেবাঃ তদেকার্থত্বম্, তব পুনঃ তত্ত্বেন্দনানেক-প্রিয়জনার্থত্বমিত্যর্থঃ । তদেবং তে পূর্ণা এব শ্রীভগবচরণান্ত প্রত্যপকারামর্থ্যেনাপূর্ণ । ইব, ততস্তেভ্যঃ কিমিব দাস্তুন্তি ? অতোইহমপি ভবতা-মৃণিহেন পারবশ্মাশঙ্ক্য তাদৃশনিজাভিলাষসিদ্ধয়ে তচরণরজঃশরণ এব ভবিতুৎ যুক্ত ইতি ভাবঃ । তদেবমপি শ্রীকৃষ্ণ-তদ্বাসিনোৱ্যভিচারিভ্যমেৰ ব্যঞ্জিতম্, তথা পূর্বপক্ষভঙ্গেবায়ঃ পরমদিনান্তঃ সূচিতঃ, তাদৃশ-তদ্বশী-কারময়প্রেমণ এব পরমফলস্বাঃ ॥ জী ৩৫ ॥

৩৫। **শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদ ১** : পূর্বপক্ষ, আছা হে ব্রহ্মা আপনাদেৱ মত জন-দেৱই যদি শ্রজবাসিদেৱ চরণরজ পরমফলকুপে দেওয়া যাব, তবে আপনাদেৱ সম্মানীয় এই অতি উচ্চ কক্ষায় অবস্থিত এই শ্রজজনদেৱ বা কি দেওয়া যাবে ? আৱণ্ড, পূৰ্বে আপনি প্রতিজ্ঞা করে রেখেছেন— শ্রীকৃষ্ণকে পাণ্ডুয়াৰ জন্ম তাকে স্তুতি কৰছি, অধুনা পুনৰায় শ্রজবাসিদেৱ চরণরজমাত্রই প্রার্থনা কৰছেন, ভাল ভাল আপনার এই নিষ্ঠা—এইরূপ সন্মুক্ত প্রশ্ন আশঙ্কা কৰে এৱুপ বলা হচ্ছে—এষাম্ ইতি । এবাম— পূর্বোক্ত মহা মহিমাবিশিষ্ট জনদেৱ । উত্ত—প্রশ্নে । দ্বিতীয় চৱণেৰ ‘বিশ্বফলাদ’ পদেৱ সহিত ‘অপি’ শব্দ যোগ কৰে অৰ্থ কৰতে হবে, যথা ‘বিশ্বফলাদপি’ এইরূপে অৰ্থ হবে, সৰ্বফলকুপ এই শ্রজভূমিৰ উধেৰে আপনার কোন স্থান নেই—এই আপনার এই স্বরূপ থেকে ফলও কিছু নেই, কাজেই কোথা থেকে আৱ কি দিতে পাৱেন এদেৱ । অয়ৎ ইতি—‘অজানৎ’ উহা থেকে শ্ৰেষ্ঠ ফল কুত্রাপি আছে বলে জানি না । মুহূৰ্তি ইতি—কিছু নিষ্ঠয় কৰার অসামৰ্থ্য মোহ প্রাপ্ত হচ্ছি । সদ্বেষাদিব—‘সতাঃ সন্তাব যুক্ত শ্রজবাসি-বিশেষ ধাত্রী জনদেৱ বেশ অনুকৰণ হেতু ‘ধাত্রীগতি প্রাপ্ত হয়েছে পৃতনা’ এইরূপ(ভাগ।২।২৩)শ্লোকেৰ বাক্য

হেতু মোহপ্রাণ হচ্ছি । ইব ইতি—এর মধ্যেও হিংসাময় দন্তেই বেশাহুকরণ, ভজিতে বেশাহুকরণ নয় । অতএব এই পূতনার ধাত্রীদের সমানগতি কি করে হতে পারে ? এরূপ অর্থ । পূতনাপি—পূতনাও আপনার চরণাশ্রয় পেল, অন্তের কথা আর বলবার কি আছে । এই 'অপি' শব্দটি যথাযোগ্য অন্তর্বুদ্ধ যোজনায় । সকুলা—গ্রান্তি আধুনিক তার কুলোৎপন্ন অস্তরদের সহিত (পূতনা গতি পেল) । হামের ইতি—পূতনাকে স্বীকার করেন । পূতনার সাক্ষাৎ কৃষ্ণ প্রাণি । তার কুলে জাত অগ্ন ভগবৎবিষ্ণুবীদের পূতনার আহুগত্যেই প্রাণি । অবৰক তার কুলের হলেও আহুগত্যাহীন বিরোধিবেশ, তাই মুক্তি মাত্র পেল, এরূপ বুঝতে হবে । সুহৃৎ—নিরূপাধি হিতকারী । প্রিয়ঃ—তাদৃশ গ্রীতিবিষয় । অংকৃতে ইতি—ব্রজবাসিদের প্রত্যেকেই স্বাভাবিক ভাবেই একমাত্র আপনারই সম্পত্তি । আপনি কিন্তু পুত্র-সখা ইত্যাদি ভেদে বহু প্রিয়জনের সম্পত্তি । এইরূপে ব্রজবাসিগণ পরিপূর্ণ । শ্রীভগবৎচরণ আপনি কিন্তু প্রত্যুপকারে অসমর্থ হেতু যেন অপূর্ণ । অতএব এই ব্রজবাসিদের আপনি কি দিতে পারেন । অতএব আগ হেতু ব্রজবাসিদের নিকট আপনার অধীনতা আশঙ্কা করে আমি তাদৃশ নিজ অভিলাষ মিদ্বির জন্য তাদের চরণরজের শরণগত হওয়াই আবশ্যিক বলে ঠিক করলাম, এরূপ ভাব । এরূপ হলেও শ্রীকৃষ্ণ ও ব্রজবাসিদের মধ্যে শ্রীকান্তিকতা সূচিত হল এখানে । টিকারস্তে ভঙ্গীক্রমে পূর্বপক্ষের যে পৃশ্চ, তার দ্বারাই পরম সিদ্ধান্ত সূচিত হয়েছে—ব্রজজনদের তাদৃশ শ্রীভগবৎবশীকারময় প্রেমই পরমফল স্বরূপ হওয়া হেতু ॥ জী০ ৩৫ ॥

৩৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চ যেবাং পাদরজে। ময়া লোভাং প্রার্থ্যতে তল্লভ্যতাং ন লভ্যতাং  
বা ময়েতি স্পষ্টং ন ক্রাষে চেং মা জ্ঞাতি কিন্তু গদেকং যৎ পৃচ্ছ্যতে তহুত্তরমবশ্যমেব দেহীত্যাহ—এবাং এভ্যো  
ভবান্তি কিং রাতেতি কিং ফলং দাস্তুতি উত্ত প্রশ্নে ইত্যহং পৃচ্ছামীত্যর্থঃ । নন্ম সর্ববেদার্থতত্ত্বেন অবৈব  
চেতসা বিচার্য স্বয়মেব জ্ঞায়তাং তত্ত্বাহ,—নোহস্মাকং চেত ইতি । বহুবচনেন ন কেবলং মর্মেব অপিতু রূদ্রস্তু  
সনকাদীনাং নারদাদীনাশ্চ সর্বেবামেব সর্বজ্ঞানাং চেতো মুহূর্তি । চেতঃ কৌদৃশং বিশ্বফলাং সর্বফলাত্ম-  
কাত্ত্বেহিপি অপরমত্যৎ ফলং কুত্রাপি দেশে কালে বা অয়ৎ বৃক্ষ্যা বহুধা অবিষ্যাপি অপ্রাপ্যুৎ । “ইন্দ্রতো”  
শ্বত্রতঃ । অয়মর্থঃ—সর্বফলরূপস্ত্রমেভিনাদিত এব পুত্রাদিরূপস্ত্রেন প্রাণ এব বর্তসে । অতএব ময়া এবাং  
ভবানিতি । যষ্টী প্রযুক্তা । যদি তু অভ্যেহিপ্যধিকমত্যৎ কিঞ্চন বস্তু প্রশস্তমস্তাস্ত্রৎ তদৈবেতেভ্যোদেরহেন  
যোগ্যমতবিশ্যৎ তত্ত্ব নাস্তীত্যস্মাকং চেতো মোহে হেতুরিতি । নন্ম ব্রহ্মন্তি, সত্যং স্বং তত্ত্বানভিজ্ঞ এবাসি  
মর্মেতেষাং ভবিষ্যত্ত্বমহুরাগময়ীমস্তুতাং ভজিঃ জানতৈব তৎসাধ্যফলভূতঃ স্বাত্মা পুত্রাদিরূপঃ প্রথমমেব দত্ত  
ইত্যন্তে খলু কৃতজ্ঞ ভবন্তি, অহং তু করিষ্যমাণবিজ্ঞ ইতি মর্মেব জিতমিতি চেং সত্যং প্রভো, তদপি স্বং  
আয়েন জীবসে এবেত্যাহ—সম্বেশাদিব সম্বেশাদেবেত্যর্থঃ । পূতনা পাপিষ্ঠাপি স্বকুলসহিতাপি হামের  
আপিতা অবৈব স্বাত্মানাং প্রাপিতা । তথা যেবাং ধামাদয়ো মমতাস্পদাহস্তাস্পদানি অংকৃষ্ণে অদর্থমেব  
তে চৈতে ব্রজবাসিনোহিপি অব্যাহমেবাপিতা ইতি বাক্যশেষে নাসানেত্রজ্ঞগ্রীবার্ভস্যেব জ্ঞাপিতঃ । যত্র এব  
স্বাত্মা অতিনিকৃষ্টায়ে পাপিষ্ঠায়ে পূতনায়ে দত্তঃ স এব স্বাত্মা অতিপ্রকৃষ্টেভ্যঃ পুণ্যবচ্ছিরো মণিভ্যো ব্রজ-

৩৬। তাৰজ্জাগাদয়ঃ স্তেনাস্ত্ববৎ কাৰাগৃহঃ গৃহম্ ।

তাৰমোহোহজ্যুনিগড়ো যাবৎকৃষ্ণ ন তে জনাঃ ॥

৩৬। অস্ত্বঃ [হে] কৃষ্ণ, তাৰৎ রাগাদয়ঃ স্তেনাঃ (চৌরাঃ) [ভবন্তি] তাৰৎ গৃহঃ কাৰাগৃহঃ তাৰৎ মোহঃ অজ্যুনিগড়ঃ (পাদশৃঙ্খলঃ) [ভবতি যাবৎ জনাঃ তে (তব) ন (অনুরাগিনঃ ন ভবন্তি) ।

৩৬। মূলানুবাদঃ হে কৃষ্ণ ! যে পর্যন্ত জীৱ আপনার প্রতি অনুরাগী না হয়, সে কাল পর্যন্তই রাগাদি তস্তু, গৃহ কাৰাগার এবং মোহ পাদশৃঙ্খলস্বরূপ হয়ে থাকে ।

বাসিভো দত্ত ইতি প্রথমতো দানেইপ্যজ্ঞাচিতানুষ্ঠিতিদ্বারেত্যোং ঋণিত্বস্তীকার এব তব নিষ্ঠতিরিতি ভাবঃ ॥ বি ৩৫ ॥

৩৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আৱও, যাদেৱ পদৱজ আমি লোভবশে প্রার্থনা কৱলাম, তা আমাৰ লাভ হবে কি না, হবে, তা যদি স্পষ্ট না বলতে চান, নাই বা বললেন ; কিন্তু অন্ত এক যা জিজ্ঞাসা কৱছি, তাৰ উত্তৰ অবশ্যই দিন, এই আশয়ে ব্ৰহ্মা বলছেন—এষাঃ—এদিগকে অর্থাৎ এই ব্ৰহ্মজনদেৱ আপনি রাতেতি—কি ফল দিতে পাৱেন ? উত—প্ৰশ্নে । এই প্ৰশ্না কৱছি আপনাকে । পূৰ্বপক্ষ, আছা সৰ্ববেদোৰ্থ-তত্ত্বত আপনিই মনে মনে বিচাৰ কৱত নিজেই বুঝে নিন না, এৱই উত্তৱে, নো চেত—আমাৰেৱ মন ; এখানে বহুবচন ব্যাবহাৰে কেবল যে আমাৰই মনেৱ কথা বলা হচ্ছে তাই নয়, কিন্তু রুদ্ৰ, সনকাদি নারদাদি সকল সৰ্বত্ত্বগণেৱ মন মুহূৰ্তি—মোহ প্ৰাপ্তি হচ্ছে । চিন্তেৰ কি অবস্থা ? বিশ্বফলাঃ—সৰ্বফলাত্মক আপনা থেকে অপৱৎ—অন্ত ফল কুত্রাপি—কোনও দেশে বা কালে অয়ৎ—বুদ্ধি দ্বাৱা বহু বহু অদ্বেগ কৱেও না পেয়ে (চিন্ত মোহ প্ৰাপ্তি) । এৱ অৰ্থ—সৰ্বফলস্বরূপ আপনাকে এৱা অনাদিকাল থেকেই পুত্ৰলুপে প্ৰাপ্ত হয়েই আছে । কিন্তু যদি আপনা থেকে অধিক অন্ত কোনও বস্তু প্ৰশংস্ত থাকে, তবে তাই এদিগকে দেওয়াৰ যোগ্য হতে পাৱে—তাতো নেই, আমাৰেৱ মনেৱ মোহেৱ ইহাই হেতু । পূৰ্বপক্ষ, হে ব্ৰহ্মা, সত্যই আপনি তত্ত্ব সন্বক্ষে একেবাৱেই অনভিজ্ঞ—আমি এদেৱ হবু অনুৱাগময়ী অন্তুত ভক্তি জেনেই তো তৎসাধ্যফলভূত আত্মভূত পুত্ৰাদিৱৰ নিজেকে প্ৰথমেই দিয়ে রেখেছি—এইৱৰূপে অগ্নে শুধু কৃতজ্ঞ, আমি কিন্তু হাতে কলমে কৱা বিজ্ঞ—অতএব আপনাৰ সঙ্গে কথায় আমিই জিতে গেলাম—হে কৃষ্ণ, এৱৰূপ যদি জয়ুৰ্বনি কৱেন, তবে বলছি শুভ্রন—সত্যই তো প্ৰভু আপনি খুব শ্বার পথেই চলছেন বটে, সহেশাদিব—সাধুৰ বেশ অনুকৱণেৱ দ্বাৱাই, পূতনা পাপিষ্ঠা হয়েও নিজকুলেৱ সকলেৱ সহিত, ত্বামেৰ আপিতা—তাকে আপনি নিজেকে পাইয়ে দিলেন । অহো যাদেৱ গৃহ-ধন-সুসৎ-নিজপ্ৰিয় দ্রব্য এবং দেহ মন-প্ৰাণ-পুত্ৰ ত্ৰঃকৃতে—আপনাৰ প্ৰীতিৰ নিমিত্ত, সেই অনগ্রহতি বিশিষ্ট ব্ৰজবাসিদেৱও অহো সেই একই ভাবে নিজেকে পাইয়ে দিলেন—এৱৰূপে বাক্য শেষ কৱলেন, নাসা-নেত্ৰ-জ্ঞ গ্ৰীবাভঙ্গী দ্বাৱাই—যেখানে নিজ দেহ অতি নিষ্ঠ পাপিষ্ঠা পূতনাকে দান কৱলেন, সেই দেহই অতি প্ৰকৃষ্ট পুণ্যবত্ত্বাৰ শিরোমণি ব্ৰজবাসিদেৱও দিলেন—এইৱৰূপে প্ৰথম থেকেই দানেও অনুচিত অনুষ্ঠান অনিবার্য হয়ে উঠেছে, অতএব এই ব্ৰজবাসিদেৱ কাছে আপনাৰ ঋণিত্বস্তীকারই আপনাৰ নিষ্ঠতি, এৱৰূপ ভাব ॥ বি ৩৫ ॥

৩৬। **শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকা** : নহু ধামাদীনাং মদেকার্থত্বৈব যদি তেষাং মহিমা, তর্হি ভবানপি নিজগৃহং গহা তথেবাচরেদিতি চেৎ আন্তঃং তাবদেষামাত্মানোহিপি ভদেকার্থত্বেনাত্মারামগণেভ্যোহিপি মহত্ত্বরং ভাব-মাহাত্ম্যং, মাদৃশান্ত ভবত্তন্মুখহমপি দুর্ঘটমিত্যাহ—তাবদিতি। অয়মর্থঃ—রাগো বিষয়-প্রীতিঃ, তদাদয়স্তম্যর বিষয়লাভালাভহানিমু হৰ্ষবিষাদশোকাত্মা গৃহং বিষয়মাত্রং মোহো রাগাদিহেতুরবিবেকস্তে চ তত্ত্বিদ্বিক্রিয়ায়াং রাগমুখনিরীক্ষকা এব সর্ব ইতি প্রথমং স এবোক্তঃ। তত্ত্ব নিরূপাধি-প্রেমাস্পদস্ত্বানোহিপ্যাত্মত্বেন ভবের রাগস্ত স্বাভাবিকপরমযোগ্যাশ্রযঃ। অতস্তলক্ষণ-নিজস্বামিনমভুপলভ্যেব অমনসৌ জনানং শুভবাসনাকুপাং অন্তজনসামগ্রীং হরঃশ্চৌর এব, ততস্তদন্তুবর্ত্তিনোহিপি তাদৃশাঃ। অথ গৃহময়ো বিষয়োহিপ্যবশিষ্টদণ্ডনাত্যৈব কারাগারীকৃতঃ স্তাৎ, অংপদানুসরণবিরোধিবোধ প্রদত্তাৎ। মোহোহিপ্যসৌ তেন তেনাবস্থা-বৈশিষ্ট্যং প্রাপ্তস্তত্ত্ব স্বয়ং নিগড়ায়তে। নষ্টেহিপি তাদৃশকারাগৃহে রাগাদিময়স্ত তস্মাবশেষেণাপি অংপদানুসরণেমুখত্বাশক্তেঃ। তদেবং অন্তীয়ানুস্থতে তে তাবত্তাদৃশা ভবন্তি, যাবজ্জনাস্তে তব ন ভবন্তি, অয়া ন স্বীক্রিয়স্ত ইত্যর্থঃ। জাত তু তাবকত্বে রাগাদীনামপ্যাত্মনোহিপ্যাত্মনস্তব প্রাপ্তে সত্যাং তৈর্ণাত্মাপ্যাশ্রিয়ত ইতি স্বয়মেব তে দোষা অপগচ্ছস্তীত্যর্থঃ। অত্র রাগস্ত তৎপ্রাপ্তিঃ। ‘যা প্রীতিরবিবেকানাং বিষয়েস্বনপারিনী। স্বামহুস্মরতঃ সা মে হৃদয়ালাপসর্পতু ॥’ ইত্যনুসারেণ গৃহস্ত অন্তর্পিতত্বেন মোহস্ত অংপেময়ত্বেনেতি; অতএব তে তাবত্তাবকানাং শিরোমণয়ো মাদৃশস্ত্বেতচরণরেণুস্পর্শিগণে যৎকিঞ্চিত্তৎপ্রাপ্তাবপ্যভিলাষিণ এব কথমেতৎ কক্ষাং প্রাপ্তুম ইতি ভাবঃ। যদ্বা, নহু তেষাং প্রত্যগকারাসমর্থমপি মাং সদা সেবমানান্ত এব দূষণীয়াঃ, তত্ত্বাহ—হে কৃষ্ণ সর্বচিত্তাকর্ষক যাবত্তে তব জনান ভবন্তি, অংসেবাং ন প্রাপ্তুবন্তীত্যর্থঃ; অর্থাৎ অন্তক্তানাং তাবৎ তেষাং অংস্তুতে স্বাভাবিকভোজনেচ্ছাদয়ো নিবাসস্থানং কদাচিন্নিজ্ঞাদিনা অবিস্মত্বিলক্ষণে মোহোহিপি তাবৎ পরমহংখদা এবভবন্তি; যদ্বা, তব রাগাদয়স্তব লীলাস্থানমপি অংপেমযুচ্ছাপি তাবৎ পরমহংখদা ভবন্তি, যাবৎ সাক্ষাৎ অংসেবাং ন প্রাপ্তুবন্তীতি পূর্ববৎ। তদেবং সতি তব মোহনঅমেবৈষাং অজবাসিনামপি তবানুসরণে কারণং, তস্মাদেষাং কো দোষ ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ৩৬ ॥

৩৬। **শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদ** : পূর্বপক্ষ, আচ্ছা এই গৃহবাসিদের মদগতপ্রাণ হেতুই যদি মহিমা, তবে আপনিও নিজ গৃহে গিরে সেইরূপ আঁচরণ করুন-না, এরূপ যদি বলা হয়, এরই উত্তরে—এই অজবাসি সকলের কথা দূরে থাকুক, ‘আত্মা’ পদে জীবাত্মারণ আপনা-গত প্রাণ হণ্ডিয়া হেতু আত্মারামগণ থেকে মহত্ত্বর ভাব-মাহাত্ম্য। আমাদের তো ভগবৎ উন্মুখতাই দুর্ঘট। এই আশয়ে-তাবদ ইতি। রাগঃ—বিষয় প্রীতি। **রাগাদয়ঃ**—রাগময় বিষয় লাভ অলাভ-হানিতে হৰ্ষ-বিষাদ-শোক প্রভৃতি। গৃহং—বিষয়মাত্রই। মোহঃ—রাগাদি হেতু বিবেক হীনতা—এই অবিবেকীরা সকলেই সেই সেই বিক্রিয়াতে রাগমুখ নিরীক্ষকই হয়ে থাকে অর্থাৎ এই বিষয় প্রীতিতেই গাঁ ভাসিয়ে দেয়, তাই তাদের কথাই প্রথমে বলা হল। এ সম্বন্ধে নিরূপাধি প্রেমাস্পদ আত্মারও আত্মা বলে হে কৃষ্ণ, আপনিই রাগের স্বাভাবিক পরম যোগ্য আশ্রয়। কিন্তু এইরূপ নিজ স্বামীকে আশ্রয় না করে এই রাগ ঘূরতে ঘূরতে লোকের শুভবাসনাকুপ

শ্রীতগবৎ ভজন সামগ্রী হরণ করে নেয় চোরের মত । অতঃপর এই রাগের অনুগত অস্ত্রান্ত রিপুও একই প্রকার কাজ করে । অতঃপর গৃহময় বিষয়ও অবশিষ্ট দণ্ডানের জন্য বন্ধন-আগারে পরিণত হয়—শ্রীকৃষ্ণপদ অনুসরণ-বিরোধি-জ্ঞানপদ বলে ।

সেই মোহ—সেই সেই ভাবে অবস্থা-বৈশিষ্ট্য প্রাপ্তি মোহ অভিযুক্তিগড়ে—স্বয়ংই পায়ের শৃঙ্খল হয় ; কারণ তাদৃশ কারাগৃহ বিনাশ প্রাপ্তি হয়ে গেলেও রাগাদিময় সেই মোহের অবশেষ থাকা হেতু শ্রীকৃষ্ণ-চরণ অনুসরণ-উন্মুখতার সামর্থ্য হয় না । এইরূপে আপনার অনুসরণ সম্বন্ধে এই সকল মোহগ্রন্থজন তাৎক্ষণ্য তাদৃশ থাকে যাৎক্ষণ্য সেই সকলজন তে—আপনার না হয় অর্থাৎ আপনি-না তাদের স্বীকার করেন । আপনার দ্বারা স্বীকৃত হয়ে গেলে রাগাদিময় আত্মার আত্মা আপনার প্রাপ্তি হয়ে যায়, এ অবস্থায় সেই সকল দোষ নিজেই নিজেই চলে যায় । এখানে রাগেরই কৃষ্ণ প্রাপ্তি ।—“যেকুপ নিশ্চলা শ্রীতি অবিবেকীদের বিষয়ের প্রতি, সেইরূপ শ্রীতি আপনার প্রতি নিরন্তর স্মরণের ফলে আমাৰ হৃদয় থেকে চলে না যাইক ।” এই অনুসারে গৃহ শ্রীকৃষ্ণে অর্পিত হওয়া হেতু এবং মোহ কৃষ্ণময় হওয়া হেতু সেই সকল দোষ চলে যাব । আপনার যত নিজজন আছে, তার মধ্যে এই ব্রজবাসিগণ সকলের শিরোমণি, আর মাদৃশ জন তো তাদের চরণরেণু-স্পর্শিগণের মধ্যে একজন । আমি যৎকিঞ্চিং পূর্ণপ্রাপ্তির জন্যই অভিলাষ করতে পারি—কি করে এই কক্ষা লাভ করব, এরূপ ভাব । পূর্বপক্ষ, আচ্ছা এই ব্রজবাসিদের পূর্তুপকার করতে অসমর্থ হওয়া সত্ত্বেও আমাকে সদা সেবা করেই চলেছে, তারা দুষ্পীয়ই বটে, এরই উত্তরে, হে কৃষ্ণ—সর্বচিত্তাবর্ষক যাৎক্ষণ্য তে—আপনার, জন না হয় অর্থাৎ যাৎক্ষণ্য আপনার সেবা না পায় তাৎক্ষণ্য এই ব্রজবাসি পর্যন্ত আপনার সকল ভক্ত সদা আপনার স্মৃতিতে থাকে; দেহাভ্যাসে তাদের যে ভোজনেচ্ছাদি-গৃহবাস, নিরাদিতে আপনার বিস্মৃতি লক্ষণ মোহ,—সে সব কিছুই তাদের পক্ষে পরম দুঃখদ হয়ে থাকে । অথবা, আপনার শ্রীতি পূর্তুতি আপনার লীলা স্থান, আপনার প্রেমমূচ্ছ’ । এসব কিছুই তাদের পরম দুঃখদ হয়, যাৎক্ষণ্য আপনার সেবা না পায় । ব্রজবাসিরা যে আপনার অনুসরণ করে তার কারণ, আপনার মোহন-গুণই, কাজেই তাদের কি দোষ, এরূপ ভাব ॥ জী০ ৩৬ ॥

৩৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকা ॥ নন্দেতে গৃহস্থাঃ পুত্রকলত্তাদিসংসারজালে নিপতিতা ইতি সন্ন্যাসিভি-  
রুচ্যতে, সত্যং স্তুলক্ষণ পুত্র-বন্তুলক্ষণকলত্তাদিমন্ত্র এতে গৃহস্থা বর্তন্তাঃ, দেশান্তরস্থা যে বন্তুলগৃহস্থান্তেইপি  
সন্ন্যাসিভ্যোপ্যধিকা ইত্যাহ—তাবদিতি । রাগাদয়ো রাগদ্বেষাদভিনিবেশান্তে চ মহাচৌরা জীবনিষ্ঠজ্ঞানা-  
নন্দাদিমহাধনান্তপহত্য পরমেশ্বরে রাজনি এতে মা ফুৎ কুর্বন্তি বুদ্ধ্যা কর্মাধিকারময়ে গার্হস্থ্যকারাগারে  
মোহনিগড়েন নিবন্ধ্য জীবাঃ স্থাপ্যন্তে । হে কৃষ্ণ, জনা জীবা যাবত্তে বন্তুলগৃহভাজনত্বেন ভদীয়া ন ভবন্তি  
তাবদেব রাগাদয়ন্তেনাঃ চৌরাঃ । ভদীয়ত্বে সতি তেষাঃ বন্তুলে বন্তন্তেব দ্বেষঃ,  
ক্ষয়েবাভিনিবেশ ইতি, পুরুত ভন্তিষ্ঠজ্ঞানানন্দাদিকমপ্যানীয় দধান্তন্ত এব পরমসাধবো ভূত্বা নিত্যমুপ-  
কুর্বন্তে । এবমেব গৃহঃ ভদ্রাভ্দকর্মসাধনঃ যৎ কারাগারমাসীন্দেব তেষাঃ ভৎপরিচ্যাকীর্তনাদিসাধনঃ ভদীয়

## ৩৭। প্রপঞ্চ নিষ্পপক্ষেহপি বিড়ম্বয়সি ভূতলে ।

প্রপর্জনতানন্দসন্দোহঃ প্রথিতুং প্রভো ॥

৩৭। অষ্টযঃ [হে] প্রভো, প্রপর্জনতানন্দসন্দোহঃ (আশ্রিতাভক্তানামানন্দসমূহঃ) প্রথিতুং (প্রথয়িতুম) নিষ্পপঞ্চঃ অপি [হং] ভূতলে প্রপঞ্চ বিড়ম্বয়সি (লৌকিক ব্যবহারমন্তব্যকরোষি) ।

৩৭। মূলানুবাদঃ হে বিভো ! আপনি এই সংসারের অতীত হয়েও শরণাগত ভক্তদের আনন্দপুঞ্জ উচ্ছলিত করে উঠাবার জন্য এই সাংসারিক পুত্রাদি ভাব অনুকরণ করেন ।

নিত্যধার্মপুরুপকং ভবেৎ এবং মোহবিষয়স্ত বন্দুক্তভাবে সোখিপি দ্বংপে মানুভাবরূপমোহপুরুপক ইতি কথমেতৎ সমকক্ষতাং সন্ন্যাসিনো লভন্তাম্ । যে “কুচ্ছুমহানিহ ভবার্ণবমপ্লবেশাঃ ষড়বর্গনক্রম্মথেন তিতীর্ষ্ণ্তী”-ত্যক্ত্যা মৎপুত্রেণ সনৎকুমারেণাপকর্ষিতাস্তেভ্যঃ সন্ন্যাসিভ্যোহপি ভক্ত্যা পরমাধিকা যে, দেশান্তরস্থ গৃহস্থ-ভক্তাস্তেভ্যঃ পরঃসহস্রণগতোহপি প্রেমা অধিকতমা যে ব্রজবাসিনস্তেরেভিস্তঃ সাক্ষাৎ পূর্ণব্রহ্মস্তরপোহপি পুত্রাদিরূপহেন স্বাধীনীকৃত এব বর্তমে ইতি ভাবঃ ॥ বি ৩৬ ॥

৩৭। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, এই ব্রজের গৃহস্থগণ পুত্রকলাদি সংসার-জালে নিপতিত, সন্ন্যাসিগণ একুপ বলেন—এর উত্তরে—ঠিক ঠিক, আপনার মতো পুত্র, আপনার ভক্তরূপ কল-াদি যুক্ত এই ব্রজের গৃহস্থের কথা দূরে থাকুক, দেশান্তরে আপনার যে সব ভক্ত আছে তারাও সন্ন্যাসী থেকেও অধিক, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—তাবৎ ইতি । রাগাদযঃ ইত্যাদি—রাগদ্বেষাদি অভিনিবেশ, এসব মহাচোর । এইসব মহাচোর জীবনিষ্ঠ (শুন্দ জীবের স্বরূপের) জ্ঞান-আনন্দাদি মহাধন অপহরণ করে । অতঃপর যাতে জীব সর্বহারা হয়ে মহারাজ পরমেশ্বরের নিকট গিয়ে ফুৎকার করে নালিশ জানাতে না পারে সে জন্য তাকে কর্মাধিকারময় গার্হস্থ কারাগারে মোহনিগড়ে আবক্ষ করে ফেলে রাখে । হে কৃষ্ণ ! জনাঃ—জীব যাবৎ তে—যাবৎ আপনার ভক্তের অনুগ্রহভাজন হয়ে আপনার জন না হয় সেই সময় পর্যন্তই রাগাদি স্তোন—চোর । আপনার জন হয়ে গেলে আপনার ভক্তেই রাগ, ভক্তি প্রতিকূল বন্ধুত্বেই দ্বেষ, আপনাতেই অভিনিবেশ । বরং শ্রীকৃষ্ণনিষ্ঠ অসীম জ্ঞানানন্দাদি নিয়ে এসে হাতে ধরে অপেক্ষমান সেই চোর রাগ-দ্বেষাদিই তখন পরম সাধু হয়ে নিত্য উপকার করে । এইরূপেই গৃহঃ—ভদ্রাভদ্র কর্মসাধন যে কারাগার ছিল তাই তাদের শ্রীকৃষ্ণপরিচর্যা-কীর্তনাদি সাধন তদীয় নিত্যধার্ম প্রাপক হয় এবং এই জীব তখন কৃষ্ণভক্ত হয়ে যাওয়াতে তার নিকট মোহের বিষয় সেই শ্রীপুত্রাদি কৃষ্ণপ্রেমের অনুভাব মুচ্ছারূপ মোহ প্রাপক হয় । এইরূপে কি করে এর সমকক্ষতা সন্ন্যাসিগণ লাভ করতে পারে । “ইন্দ্ৰিয়াদি নক্র-মকরে পরি-পূর্ণ এই সংসার-সমুদ্রকে যোগাদি দ্বারা যারা পার হতে চান, ভবসমুদ্র পারের নৌকস্তরপ আপনার আশ্রয় বিনা তাদের মহা ক্লেশই সার হয়ে থাকে ।”—(ভা ৪।২২।৪০) । এই উক্তি দ্বারা আমার পুত্র সনৎকুমার যাদের অপকর্ষতা খ্যাপন করল সেই সন্ন্যাসিগণের থেকে ভক্তগণ পরম অধিক—দেশান্তরস্থ যে সব গৃহস্থ ভক্ত, তাদের থেকে পরঃসহস্রণগে প্রেমে অধিকতম হল ব্রজবাসিগণ । তাদের দ্বারা এবং দেশান্তরস্থ গৃহস্থ-

ভক্তগণের দ্বারা আপনি সাক্ষাৎ পূর্ণব্রহ্ম স্বরূপ হয়েও পুত্রাদিরূপে অধীনীকৃত হয়ে বিরাজমান থাকেন, এরূপ ভাব ॥ বি ৩৬ ॥

৩৭। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকাৎ কিৰ্তনম্ ? তত্ত্বাহ—প্রপন্নজনতা নিজব্রজজনরূপা মদাদি-  
রূপাচ । প্রথিতুং প্রথয়িতুং, ঐশ্বর্যলীলাতোহ্প্যস্তা লীলায়। ভক্তপরমানন্দ প্রদত্তাদিত্যৰ্থঃ ; তত্ত্বম—‘নন্দঃ  
কিমকরোহ্বৃক্ষন्, ( শ্রীভা ০ ১০১৮।৪৬ ) ইত্যাদৌ, ‘গায়ন্ত্যত্ত্বাপি কবয়ো যল্লোকশমলাপহম্’ ( শ্রীভা ০ ১০১৮।  
৪৭ ) ইতি, ‘যেন ষেনাবতারেণ’ ( শ্রীভা ০ ১০১৭।১ ) ইত্যাদি, যচ্ছ্বতোহ্পৈতারতিঃ’ ( শ্রীভা ০ ১০১৭।২ )  
ইত্যাদি । নহু ‘অহো ভাগ্যম্’ ইত্যাদৌ মিত্রস্ত কালবিশেষানিন্দিষ্টেনে পরমানন্দাদীনামনৃতধর্মাগাঃ তস্মিন्  
বিধেয়ে সংক্রমণেন চ ব্রজোকোভিঃ সমঃ মম লীলায়। নিত্যত্বমভিপ্রেতম্, ‘এবাঃ তু’ ইত্যাদাবেক্ত্যনেন  
তদেবং নিন্দিষ্টম্, ‘তন্তুরি’ ইত্যাদৌ বৈকৃষ্ণাদিপরিত্যাগ-পূর্বকমেষাঃ চরণরজঃসম্বন্ধেন স্বজন্ম প্রার্থ্য পুনরেষা-  
মনাদিশ্রুতিমৃগ্যমজ্জপুরুষার্থপ্রাপ্তিক্ষণ জীবনরূপাঃ সমর্প্য তদেব দৃঢ়ীকৃতঃ ‘এবাঃ ঘোষ’ ইত্যাদৌ মম তন্ত-  
বিগণনাসমর্থত্বে নানাদিকল্পপরম্পরায়ঃ পুত্রাদিরূপেণাহুগত্যাপ্ত্য তদেবানীতম্ ; তাৰবিত্যাদৌ তত্ত্ব বিষাত-  
কাসন্তবাত্তদেব পর্যবসায়িতম্, তত্ত্বপ্যাস্তাঃ নৌমীভ্যেত্যাদৌ তেবাঃ এবাঃ সম্বন্ধি যদেতন্ম রূপঃ, তদেব  
নিজপুরুষার্থত্বেন প্রতিজ্ঞাতম্ ; তত্ত্ব কৈশ্চিং প্রপঞ্চরীতিন্দষ্ট্যা লীলেয়মন্ত্বথেত্যাশঙ্ক্ষেত, তত্ত্ব কিং বক্তব্যম ?  
তত্ত্বাহ—প্রপঞ্চমিতি । নিত্যমেবৈতেঃ সমঃ লীলায়মানস্তঃ নিপ্রপঞ্চঃ প্রপক্ষাস্পৃষ্টলীলাইপি মধ্যে মধ্যে  
হেতেঃ সমঃ ভূতলেহ্বতীর্য প্রপঞ্চ বিড়ম্বয়নি, নরান্তরবজ্জন্মাদিলীলয়াহুকুর্বন্নপি মহান্তমেব তত্ত্ব উৎকর্ষঃ  
দর্শয়সীত্যৰ্থঃ । নহু কিৰ্তনমিদম্ ? তত্ত্বাহ—প্রপন্নেতি । যতপি তস্তাঃ নিত্যায়ঃ ভূতলাপ্রকটলীলায়ঃ  
নিত্যানাঃ প্রপন্নজনসমূহানামেষামনিত্যানাঃ চাস্মাকঃ যথাস্বঃ দর্শনেন শ্রবণেন চানন্দো ভবতোব, তথাপ্যস্তাঃ  
ভূতলে প্রকটায়ঃ জন্মাদিলীলায়ঃ ভানন্দানাঃ সন্দোহঃ প্রথিতো ভবতৌত্যেতদর্থমিত্যৰ্থঃ । জী ০ ৩৭ ॥

৩৭। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদঃ এই লীলার প্রয়োজন কি ? এই উত্তরে বলা  
হচ্ছে, প্রপন্নজনতা—এই বাক্যে নিজব্রজজনদের ও আমাদের প্রভৃতিকে বুঝানো হল । প্রথিতুং—  
জগতে প্রচার করবার জন্য—ঐশ্বর্য লীলা হতেও এই মাধুর্য লীলার ভক্ত পরমানন্দ প্রদত্ত হেতু । তাই বলা  
হচ্ছে—“পরীক্ষিঃ বলছেন, হে ব্রহ্ম ! সেই নন্দ যশোদা কি এমন তপস্তা করেছিল, যার জন্য শ্রীহরি  
যশোদার স্তন পান করল । এই সব লীলা লোককলুষ নাশন, অগ্নাপি কবিগণ গান করে থাকেন ।”—(শ্রীভা  
০ ১০১৮।৪৬-৪৭) ।—“পরীক্ষিঃ বলছেন—প্রভু, ভগবান् শ্রীহরির নানা অবতারে যে সব লীলা করে থাকেন,  
তা কর্ণের আস্থাগু ও মনের আনন্দকর বটে, তথাপি তার মধ্যে যা শ্রবণ মাত্রেই জীব মাত্রেই শ্রবণ-  
অপ্রবৃত্তি নাশ হয়ে যায়—অতঃপর অনর্থ নিরুত্তির পর ক্রমশঃ নিষ্ঠা রুচি আসতি, রতি, প্রেম হয় ।  
ভক্তে মৈত্রীর ভাব জন্মে—যদি কৃপা হয় তাদৃশী মনোহরা শ্রীহরিকথা বলুন ।—(ভা ০ ১০১৭।১-২) ।  
পূর্বপক্ষ—(৪।৩২) ‘অহো ভাগ্য’ ইত্যাদি শ্লোকে ‘মিত্রতার’ কাল বিশেষ নির্দিষ্ট না করা হেতু এবং ‘পরমা-  
নন্দাদি’র অনুকূল ধর্ম সমূহের এই বিষয়ে সংখ্যার হেতু ব্রজবাসিদের সঙ্গে আমার লীলার নিত্যত্ব অভিপ্রেত ।

(১৪।৩৩) 'এষাং তু' ইত্যাদিতে সেই লীলার নিত্যতাই নির্দিষ্ট করা হল, (১৪।৩২) 'তত্ত্বার' ইত্যাদিতে বৈকুণ্ঠাদি পরিত্যাগ পূর্বক এ ব্রজবাসিদের চরণরজ সম্বন্ধে স্বজন্ম প্রার্থনা করে এবং পুনরায় এই ব্রজবাসিদের জীবনকৃপা অনাদি অক্ষতিমৃগ্য মন্ত্রপ পুরুষার্থ প্রাপ্তি দৈন্য বশতঃ সঁপে দিয়ে লীলার নিত্যতাই দৃঢ়ীকৃত করা হল। (১৪।৩৫) 'এষাং ঘোষ' 'এই ব্রজবাসিদের দেবার মতো আপনার ভাণ্ডারে কোন ধন নেই' ইত্যাদিতে—ব্রজবাসিদের কাছে আমার সেই খণ্ড শোধের অসামর্থ্যে কল্প পরম্পরাতে পুত্রাদিকূপে আনুগত্য প্রাপ্তি দ্বারা সেই লীলাই জগতে নিয়ে আসা হল। 'তাৰৎ' ইত্যাদি শ্লোকে বাধা বিঘ্নের সন্তুষ্যনা না থাকায় এই লীলার নিত্যতাই নির্ধারিত হল। এ সব কথাও থাকুক, 'নৈমিডা' ইত্যাদি শ্লোকে ব্রজের বাহিরের ভক্তদের এবং ব্রজবাসিজনের সম্বন্ধী আমার যে এই রূপ, তাই নিজপুরুষার্থকূপে ব্রহ্মার দ্বারা ও প্রতিজ্ঞাত হল। এ সম্বন্ধে কেউ কেউ প্রপঞ্চ দৃষ্টিতে এই লীলা ভিন্ন প্রকার, এরূপ আশঙ্কা করে। এতে কি বক্তব্য ? এরই উত্তরে—(১৪।৩৭) প্রপঞ্চঃ ইতি। নিত্যই এই ব্রজবাসিদের সঙ্গে লীলায়মান আপনি নিষ্পং-পঞ্চঃ—প্রপঞ্চ-অস্পৃষ্ট-লীল হয়েও মধ্যে মধ্যে কিন্তু এদের সঙ্গে ভূতলে অবতরণ করে প্রপঞ্চকে বিড়ম্বয়সি—অগ্ন নরবৎ জন্মাদি লীলা অনুকরণ করলেও, উহা অতিশ্রেষ্ঠই অর্থাৎ প্রপঞ্চ-স্পৃষ্ট লীলা থেকে যে শ্রেষ্ঠ তাই দেখান হল। পূর্বপক্ষ, কি প্রয়োজনে এই লীলা ? এরই উত্তরে—প্রপন্ন ইতি। যদিও এই নিত্য ভৌম-বৃন্দাবনের অপ্রকট লীলাতে নিত্য প্রপন্ন ব্রজজনদের এবং অনিত্য আমাদের কৃষ্ণের দর্শনে শ্রবণে আনন্দ হয়, তথাপি এই বৃন্দাবনে প্রকট জন্মাদি লীলাতে আনন্দের সন্দেহৎ—সাগর প্রথিতো—উচ্ছলিত হয়ে ছড়িয়ে পড়ে। এর জন্মই ভৌম বৃন্দাবনে এই প্রকট লীলা ॥ জী০ ৩৭ ॥

৩৭। শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎ নমুব্রজেইস্মিন্নেতৎ পুত্রাদিভাবং পূর্ণব্রহ্মণো মম ন বন্ধ ইতি কেচিম্ব-  
ন্তে, সত্যং তে আন্তা এবেত্যাহ—প্রপঞ্চমিতি। নিষ্পংপঞ্চেহপি প্রপঞ্চাতীতোইপি তৎ ভূতলে সদা স্থিতঃ  
সন্ত প্রপঞ্চঃ বিড়ম্বয়সি প্রপঞ্চস্থঃ পুত্রাদিভাবং অনুকরোষি। প্রাপঞ্চিকেষু পিত্রাদিষু প্রাপঞ্চিকাঃ পুত্রাদয়োঃ  
যথা চেষ্টন্তে তথৈব ত্বমপি চেষ্টসে ইত্যর্থঃ। তেন জীবানাং যথা পিতৃপুত্রাদিভাবো হ্যবাস্তবস্তথা তব ন। তব  
তু স নিষ্পংপঞ্চান্তবো নিত্য এবেতি, তব লীলা নিত্যা প্রপঞ্চাতীতাপি প্রপঞ্চানুকরণময়ীতি সিদ্ধান্ত উত্তঃঃ,  
কিমর্থঃ বিড়ম্বয়সি প্রপন্না যা জনতা তস্যা যস্তাদৃশীলীলান্বাদনোথ আনন্দসন্দোহস্তঃঃ প্রথয়িতুঃ ব্রহ্মানন্দাদ  
বৈকুণ্ঠীয় লীলানন্দাদপি বিস্তৃতীকর্তৃঃ ভূতলে ইতি। অযঃ ভাবঃ। প্রকাশে দীপো নাতিশোভতে যথান্ধকারে  
এবং শ্঵েতরাজতপাত্রে হীরকরত্নঃ নাতিশোভতে যথা নীলকাচাদি পাত্রে। তথৈব চিন্ময়ে বৈকুণ্ঠে চিন্ময়ী লীলা  
নাতিচমৎকরোতি যথা মায়াময়ে প্রপঞ্চে ইতি। যদৃপি ব্রজমণ্ডলমপি চিন্ময়মেব তদপি কৃষ্ণে প্রাকৃতপুরু-  
সাধৰ্ম্যমিব ভূতলস্থ ব্রজমণ্ডলস্থাপি প্রাকৃত-ভূতলসাধৰ্ম্যমেব দৃষ্টমতোইত্র লীলা চমৎকরেত্যেবেতি। হে  
প্রভো, ইতি মামপি প্রপন্ন মধ্যে গণয়েতি ভাবঃ ॥ বি০ ৩৭ ॥

৩৭। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ পূর্বপক্ষ, আচ্ছা এই ব্রজে পূর্ণব্রহ্ম আমার এই পুত্রাদি ভাব  
বাস্তব নয়, এইরূপ কেউ কেউ মনে করেন, সত্যই তারা আন্ত, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—প্রপঞ্চম ইতি।

৩৮। জানন্ত এব জানন্ত কিং বহুক্ষ্যা ন মে প্রভো ।

মনসো বপুষো বাচো বৈভবং তব গোচরঃ ॥

৩৮। অস্ত্রঃ [হে] প্রভো, জানন্তঃ (ভগবৎ তত্ত্বঃ জানামৌত্যভিমানবন্তো জনাঃ) জানন্ত (তব মহিমা জানন্ত) কিং বহুক্ষ্যা (এতৎ বিষয়ে বহুবক্ষ্যবন্তোন কিং ফলঃ মে স্ত্রাঃ) তব বৈভবং মে মনৰঃ বপুঃ বাচঃ ন গোচরঃ ।

৩৮। মূলানুবাদঃ হে প্রভো ! যারা জানে, তারা জাহুক-না । এ বিষয়ে আমার বেশী বলবার কি আছে ? আপনার মহিমা আমার তো কায়-বাক্য-মনের গোচরীভূত নয় ।

**নিষ্প্রাপঞ্চেষ্ঠপি**—এই সংসারের অতীত হলেও ভূতলে—আপনি সদা ভূতলে স্থিত হয়ে প্রপঞ্চ—এই সংসারের ভাব বিড়ম্বয়সি—এই সংসারের পুত্রাদি ভাব অনুকরণ করেন—এই সংসারের পিতা প্রভৃতি সম্পন্ন এই সংসারের পুত্রাদি যেরূপ ব্যবহার করেন, সেইরূপ আপনিও চেষ্টা করেন, একুপ অর্থ । সংসারের সেই জীবদের ঘেৰুপ পিতা-পুত্র প্রভৃতি ভাব অবাস্তব দেৱুপ আপনার নয় । আপনার কিন্তু সেই পিতা-পুত্রাদি ভাব এই সংসারের অতীত বলে বাস্তব ও নিত্য । আপনার লীলা নিত্য ও সংসারের অতীত হলেও এই সংসারের অনুকরণময়ী, একুপ সিদ্ধান্ত বলা হল । কি প্রয়োজনে অনুকরণ করেন ? এরই উত্তরে, প্রপন্ন জনতা আনন্দ সন্দোহং—প্রপন্ন জনতার তাদৃশী লীলা আন্দাদন থেকে উত্থিত আনন্দরাশি প্রথঃয়িতুং—উচ্ছলিত করে উঠাবার জন্ম, একুপ ভাব । সূর্যলোকে দীপ তেমন শোভা পায় না যেৱুপ অনুকোরে শোভা পায় এবং সাদা রং এর পাত্রে হীরক-রং তেমন শোভা পায় না, যেৱুপ নীল কাচাদি পাত্রে শোভা পায় । সেইরূপ চিন্ময় বৈকুঞ্চে চিন্ময়ী লীলা অতিশায় চিন্তচমৎকারী হয় না, যেৱুপ না-কি মায়াময় সংসারে হয় । যদিও ব্রজমণ্ডল চিন্ময়ই তা হলেও কৃষ্ণের প্রাকৃত পুরুষের সহিত সমধর্মবন্তার মতো ভূতলের ব্রজমণ্ডলেরও প্রাকৃত ভূতলের সহিত সমধর্মবন্তা দেখা যায়, অতএব এখানে লীলা-চমৎকারই হয় ॥ বি ৩৭ ॥

৩৮। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ : তদেবম् ‘অস্ত্রাপি দেববপুঃ’ ইত্যাদিভিঃ সামান্যতন্ত্রম্ভু মহিম্যো হস্তর্কহং দর্শিতম্, পুনশ্চ ‘পশ্চেশ মেহনার্থ্যম্’ ইত্যাদিভিঃ স্বরূপশক্তি-মায়াশক্ত্যোঃঃ স্বরূপস্ত চ বিশেষতঃ অথ ‘অহোইতিধন্তাঃ’ ইত্যাদিভিস্তন্ত্রিজজনপ্রেমণঃ, ‘এষাং ঘোষনিবাসিনাম্’ ইত্যাদিনা, ‘কারুণ্যাস্ত, শ্রুপঞ্চম্’ ইত্যাদিনা লীলায়াশ্চেতি তত্ত্বানুরূপণং পরিত্যজ্যপক্রমার্থমেব নিজাভীষ্টেনাভি-প্রেয়ন্ত্রপসংহরতি—জানন্ত ইতি । প্রভো হে বিচ্ছিন্নমহাপুত্রাব ! তব বৈভবং বেদাদিভিঃ শ্রুতমপি মম মনসো ন গোচরো ন পরিচ্ছেদং, সামক্ষ্যেণ দৃষ্টাদিরূপমপি বপুষ্চক্ষুরাদিগোলকস্ত ন, অতএব ন বাচন্ত-স্মারণীয়ত্যাদিনা যৎ প্রার্থিতঃ, তদেব প্রার্থয়ে ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ৩৮ ॥

৩৮। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ অতএব (১৪।১২) “অস্ত্রাপি দেব” ইত্যাদি বাক্যে কৃষ্ণের মহিমা যে তর্কাতীত, তাই সামান্য ভাবে দেখান হল । পুনরায় (১৪।১৯) “পশ্চেশ মেহনার্থ” ইত্যাদি

বাক্যে স্বরূপশক্তি, মায়াশক্তির ও স্বরূপের মহিমা যে তর্কাতীত, তাই বিশেষ ভাবে দেখান হল। অতঃপর (১৪।৩।) ‘অহো অতি ধন্তা’ ইত্যাদি বাক্যে নিজজনের প্রেমের, (১৪।৩।৫) “এষাং ষোষ নিবাসিনাম” ইত্যাদি বাক্যে করুণার এবং (১০।৩।৭) “প্রপঞ্চ নিষ্প্রপঞ্চোহপি” ইত্যাদি বাক্যে লীলার মহিমা যে তর্কাতীত, তাই দেখান হল। অতএব এদের নিরূপণের চেষ্টা পরিত্যাগ করে নিজ অভিষ্ঠরূপে যা অভিলাষ, তার দ্বারাই উপসংহার করা হচ্ছে—জানন্তি ইতি। প্রভো! হে বিচিত্র অনন্ত মহাপ্রভাব! আপনার বৈভব বেদাদিতে শুনলেও আমার মনের গোচর নয়, অর্থাৎ মনের দ্বারা অবধারণ করা যায় না। সাক্ষাৎ সম্মুখে দৃষ্ট প্রভৃতি হচ্ছেন, এরূপ হলেও বপুষঃ—চক্ষুরাদি গোলকের গোচর নন, অতএব বাক্যেরও গোচর নন, অর্থাৎ এই চর্মচক্ষ প্রভৃতি ইন্দ্রিয়ের শক্তিতেই যে গোচরীভূত হচ্ছেন তা নয়, কৃপা করে নিজেই চক্ষুরাদি ইন্দ্রিয়ের গ্রাহ হচ্ছেন। সেই হেতু ‘নৌমি’ ইত্যাদি প্রথম শ্লোকে যা প্রার্থিত হয়েছে তাই প্রার্থনা করছি পুনরায়, এইরূপ ভাবঃ ॥ জী০ ৩৮ ॥

৩৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ সত্যঃ তর্হি মৎস্বরূপস্ত মদ্বজবাসিনাঃ মদীয়লীলা মন্ত্রজ্ঞেশ সর্বমেব তত্ত্বঃ মদগ্রেহপি সপ্রতিভমেবং ব্যাচক্ষণাণ। ভববিধা অস্মিন্ন জগতি কিয়ন্তো বর্তন্তে। তান্ন জিজ্ঞাসে কথয়েতি বক্রোক্তিমাশঙ্ক্য সত্রপং সকম্পং সাহুতাপমাহ—জানন্ত এবেতি। যে জানন্তস্তে জানন্ত অহন্ত মহামূর্খ এবা-স্মীতি ভাবঃ। নন্ম তর্হি কথমেতা বৎক্ষণপর্যন্তং ক্রান্ত এব তত্রাহ—কিং বহুভৃতি। তদগ্রে বহুভৃতেবনুর্থ-ত্বদ্বোতনীত্যর্থঃ। নন্ম ব্রহ্মন্ন, নিষ্কপটং ক্রান্তি তত্রাহ—নেতি। তব বৈভবমৈশ্বর্যং মম মনসো ন গোচর ইতি ধ্যানেনান্তপ্রাপ্ত্যভাবাং বপুষ ইত্যধূনেব চক্ষুষাপি বাচ ইতি “গুণাত্মনস্তেইপি গুণান্বিমাতু” মিতি ময়া তাবহুক্তমেব। যদ্বা, তব মনসো বৈভবং মম ন গোচর ইতি তন্মনসি যৎ কিমপ্যস্তি তৎ কিং ময়। জ্ঞাতুং শক্যতে “সাক্ষাত্কৰ্তবেব কিমুতাত্মস্মুখান্তুভূতে” রিতি পূর্বমেব মহুক্তেঃ। এবং তদপুষ ইতি তদপুষি কিং কিম-স্তীতি, তব বাচ ইতি তব বেদলক্ষণায়াং বাচি কিমস্তীতি সাক্ষাত্কৰ্তব তু ময়ি মৌনবস্ত্বাং বচনগন্ধস্ত্বাপ্য প্রাপ্তি-রেব। তস্মাং কে খলু তদগ্রে মদাদয়ো বরাকা ইতি ভাবঃ ॥ বি০ ৩৮ ॥

৩৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ হে ব্রহ্মা, আপনি যা বললেন, তা সত্যই, তবে আমার স্বরূপের, আমার ব্রজবামিগণের, আমার লীলার এবং আমার ভক্তির সকল কিছু তত্ত্ব আমার সম্মুখেও সপ্রতিভ ভাবে বলবার লোক আপনার মতো এই জগতে করত্ব-না আছে। তাদের জিজ্ঞাসা করে বলুন-না, এইরূপ বক্রোক্তি আশঙ্কা করত লজ্জা, কম্প, অভুতাপের সহিত ব্রহ্মা বললেন, জানন্ত এব ইতি। যাঁরা জানে, তাঁরা জাহুক-না, আমি তো মহা মূর্খ, এরূপ ভাব। আচ্ছা, তা হলে এতক্ষণ পর্যন্ত বলছিলেন কেন? এরই উত্তরে বলছেন,—কিং বহুভৃত্যতি। আপনার সম্মুখে বাগাড়ম্বর মূর্খত্ব দ্বোতনী, এরূপ অর্থ। ওহে ব্রহ্মণ, নিষ্কপট ভাবে বলুন তো, এরই উত্তরে—‘ন’ ইতি। আপনার বৈভবং—ঐশ্বর্য আমার মনসো—মনের গ্রাহ নয়—ধ্যানের দ্বারা অন্তরের মধ্যে না আসা হেতু। বপুষ—বপুর গোচর নয়—এই তো অধুনা চক্ষুর গোচর নয়। বাচঃ—বাক্যেরও গোচর নয়—“আপনার গুণরাশি কে গণনা করত বলতে পারে” এরূপে পূর্বেই আমার দ্বারা ইহা উক্ত হয়েছে। অথবা, আপনার মনসো বৈভবং—আপনার মনের বৈভব

৩৯। অনুজ্ঞানীহি মাং কৃষ্ণ সর্বং অং বেংসি সর্বদৃক্ত ।

ত্বমেব জগতাং নাথো জগদেতৎ তবাপিতম্ ॥

৩৯। অন্বয়ঃ কৃষ্ণ সর্বং বেংসি সর্বদৃক্ত এতৎ জগৎ তব অপিতম্ ( অযোবাধিষ্ঠিতম্ ) ত্বমেব জগতাং নাথঃ মাম অনুজ্ঞানীহি ( গৃহগমনায় অনুজ্ঞাং দেহি ) ।

৩৯। গুলানুবাদঃ হে কৃষ্ণ ! আমাকে চলে যাওয়ার অনুমতি দিন, আপনি সর্বদশী, আমাদের কায় বাক্য-মনের মহিমা সব কিছু জানেন। আপনিই এই জগতের সত্ত্বাধিকারী, আপনার সম্পত্তি এই জগৎ ও মনীয় দেহ আপনার চরণেই অর্পণ করলাম ।

আমার ইন্দ্রিয়-গোচর নয়। তাই আপনার মনে যা কিছু আছে, তা কি আমি জানতে পারি—“নিজ কর্তৃত্বে স্বতন্ত্রভাবে স্থানুভূতি যাঁর তাঁর মহিমা কেউ জানতে পারে না।”—(১৪।১২) পূর্বেই আমার একুপ উক্তি হেতু। এবং তদ্বপুঃ—আপনার বপুতে কি কি আছে, তব বাচঃ-আপনার বেদ লক্ষণ। বাক্যে কি আছে, তা আমার গোচর নয়। আরও এখন সাক্ষাং উপস্থিতিতেও আমার প্রতি মৌনতা অবলম্বন হেতু আপনার বচন-গন্ধও অপ্রাপ্তি রয়ে গেল। তাই বলছি আপনার সম্মুখে আমরা অতি তুচ্ছই বটে, একুপ ভাব ॥ বি০ ৩৮ ॥

৩৯। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎঃ অথ তত্ত্বপ্রকরণান্তে যা দৈত্যাত্মিকা ভক্তিরেব তৎ-প্রাপ্তিকারণহেন দর্শিতা, তামেবাবিকুর্বন্তনুজ্ঞাং প্রার্থয়তে—হে কৃষ্ণ সর্বেন্দ্রিয়াকর্ষকরূপগুণ ! অনুজ্ঞানীহি ; অনেন গমনানুজ্ঞেয়ং নাত্মেচ্ছয়া প্রার্থ্যতে, কিঞ্চুগ্রাবস্থানানর্হতযৈব, ইতি স। চ প্রার্থিতস্তাপি তন্ত মৌনি-তয়েতি ভাবঃ। অর্থ চ যম্যেৱান্তঃ, যদ্বা, বক্তব্যং, তৎ সর্বঃ পুনরুক্তমেবেত্যাহ—সর্বং স্ববৈভবং মৈবভবত্ত স্বমনোগতং মনোগতং চ স্বনিগৃতলীলতঃ মনোগ্যত্বক্ত ইত্যাদিকং ত্বমেব বেংসি, নাহযিতি। অত্তনুজ্ঞাং বিনা তৃণাদিরূপেণাপ্যেষাং তৃণাদীনাং সৌভাগ্যমামাদয়িতুং ন শক্রোমীতি ভাবঃ। বিষয়মপি ন ত্যক্তং শক্রো-মীত্যাহ—ত্বমেবেতি। তব ত্বরৈব মহামর্পিতম্, দাসস্ত্বাত্ত্বায়ত্বমেব যুক্তমিতি ভাবঃ। যদি চৈবং ক্রুবে—অপহৃতাত্মানাং বালবৎসানাং দর্শনং বিনা কথমনুজ্ঞাং যাচসে ? তত্রাপ্যেব নিবেদয়ামীত্যাহ—সর্বং অং বেংসি, সর্বদৃগিতি নাত্র জ্ঞাপিতম্ । জী০ ৩৯ ॥

৩৯। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃ অতঃপর পূর্বের সেই সেই প্রকরণের শেষে যে দৈত্যাত্মিকা ভক্তিকে তৎপ্রাপ্তি কারণক্রমে দর্শিত হয়েছে তাই প্রকাশ করত অনুজ্ঞা প্রার্থনা করা হচ্ছে—হে কৃষ্ণ !—হে সর্বেন্দ্রিয়ের আকর্ষক রূপগুণ ! অনুজ্ঞানীহি— এই বাক্যে যে গমনের অনুজ্ঞা চাওয়া হল, তা নিজের ইচ্ছায় নয়, কিন্তু এখানে তার অবস্থান-অযোগ্যতা হেতুই—যাঁর নিকট প্রার্থনা করা হচ্ছে, সেই কৃষ্ণের মৌনতা দেখেই মনে হল, তার এখানে থাকার যোগ্যতা নেই। আপনার কাছে যা বললাম, অথবা যা আমার বক্তব্য, তা সব কিছুই পুনরুক্তি মাত্র, তাই বলা হচ্ছে, সর্বং—নিজ বৈভব, আমার বৈভব, নিজ মনোগত এবং আমার মনোগত ভাব, নিত্য নিগৃত লীলা। এবং আমার যোগ্যতা ইত্যাদি আপনিই

জানেন, আমি না । অতএব আপনার আজ্ঞা বিনা তৃণাদি রূপেও এই তৃণাদির সৌভাগ্য লাভ করতে পারব না, এরপ ভাব ।

আমার উপর গুন্ত এই স্থিত্যাদি বিষয় আমি ত্যাগ করতেও পারব না—এই আশয়ে বলা হচ্ছে—  
ত্বমেব ইতি । আপনিহ জগতের নাথ ইত্যাদি । তব অপিতম—আপনার দ্বারা আমার উপর গুন্ত এই  
স্থিত্যাদি কর্মভার । দাসের পক্ষে প্রভুর আজ্ঞা চিরকাল পালন করে চলাই উচিত, এরপ ভাব । যদি বলেন,  
অপহৃত নিজ সখাদের এবং গোবৎসদের দেখলাম না, এর পূর্বেই কি করে অনুজ্ঞা চাইছ, এরই উত্তরে  
নিবেদন করছি—আপনি যে সর্বদৃক্ষ অর্থাৎ সব কিছুই দেখেন, এতে অন্তের জানানোর অপেক্ষা নেই ॥

৩৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ নলু মম বৈভবঃ তব মান্ত্র গোচরস্ত্ব বৈভবঃ অহং বেদ্মি ন বেতি  
তত্র কিমহমত্র প্রত্যুত্তরঃ কুর্যামিতি বাঞ্ছয়ন্স সলজ্জঃ সনির্বেদমাহ—অনুজ্ঞানীহীতি । অন্তর্ভাবিতমৰ্থঃ অনুজ্ঞা-  
পয়েত্যৰ্থঃ । অত্র স্থলে ক্ষণমপি স্থাতুমযোগামতিনীচঃ মামাজ্ঞাপয় । যাদৃশোহহং তাদৃশঃ স্থলঃ সত্যলোকমেব  
গচ্ছেয়মিতি ভাবঃ । হে কুষেতি চিন্তন্ত অমত্রাকর্ষস্ত্রেব, কিন্তু “তদ্ভুরিভাগ্যমিহ জন্মে”তি মৎপ্রার্থনায়াঃ  
দৃগিঙ্গিতেনাপ্যস্তিতি শ্রীমচরণেরোক্তমতঃ কিং কুর্বে তম্ভাৎ তৎপুলিনভোজনকেলেরস্তরায়ঃ কুর্বন্নয়মপরাধী  
স্বল্পলীলাপ্রাতিকুল্যাদেব শ্রীমুখোদগতবচনস্তুধালেপমপ্যনাম্ভুবন্ধহমিতো ঝটিত্যেব দূরমপসরামি স্বং বৎসান-  
কালয়িত্বা পুলিনে ভূঞ্গানৈঃ প্রিয়সৈঃ সহ সহামোক্তি প্রত্যঙ্গিকৌতুকঃ ভোজনলীলাশেবঃ সমাপয়েতি  
ধ্বনয়ঃ । অয়মহস্ত্বতিতারল্যাং পুনঃ পুনঃ কিং বা বিজ্ঞাপয়ামীত্যাহ—সর্বমস্যদানীনাং মনোবপূর্বাচাং বৈভবঃ  
ত্বমেব বেৎসি কিঞ্চ নাহমস্ত জগতঃ স্বষ্টিভাস্ত্রাথঃ কিন্তু ত্বমেব জগতামন্ত্রেষামপি বহুনাং নাথঃ । অত এতচ  
জগৎ ক্ষুদ্রতরঃ তব ভদ্রীয়মেব ধ্যাপিতম । যমিচ্ছিম যোগ্যমস্ত জানাসি তমস্তাধিকারিণঃ কুর্বিতি ভাবঃ ॥

৩৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ পূর্বপক্ষ, আচ্ছা আমার বৈভব আপনার গোচর না হউক—হে  
ব্রহ্মা আপনার বৈভব আমি জানি কি জানি না—যেন এরই উত্তরে,—সে সম্বন্ধে আমি এখানে কি  
প্রত্যুত্তর করতে পারি, এইরপ ভাব প্রকাশ করে ব্রহ্মা সলজ্জ সনির্বেদ বলছেন—অনুজ্ঞানীহীতি—  
অন্তর্ভাবিত অভিপ্রায় আজ্ঞা করুন,—এই স্থানে একটি ক্ষণও থাকার অযোগ্য এই অতি নীচ আমাকে  
আজ্ঞা করুন । আমি যেরূপ নীচ মেইরূপ আমার যোগ্য নীচ স্থান সত্যলোকেই চলে যাই, এরপ ভাব ।  
হে কুষও—এই সম্মোধনের ধ্বনি—আমার চিন্তকে কিন্তু আপনি এখানে এই বৃন্দাবনেই আকর্ষণ করছেন—  
কিন্তু “আমার এই ভূরিভাগ্য হোক, যাতে এই গোকুলে তৃণাদি জন্ম হতে পারে ।”—(ভাৰ ১০।১৪।৩৮) ।  
আমার প্রার্থনার উত্তরে শ্রীমৎচরণের দ্বারা চোখের ইঙ্গিতেও বলা হল না—‘অন্ত’ তাই হোক । অতঃপর  
এখানে দাঁড়িয়ে আর কি করি, এখান থেকে ঝটিতি দূরে সরে যাওয়াই ভাল । হে নন্দনন্দন ! পুলিনভোজন-  
কেলির অন্তরায়কারী এই অপরাধী আপনার শ্রীমুখোদগত বচনস্তুধালেপ থেকেও বধিত হল, আপনার  
লীলা প্রাতিকুল্য হেতুই । আপনিও গো বৎসদের একত্র করে পুলিনে ভোজনরত প্রিয়সখাগণের সঙ্গে সহাস  
উক্তি প্রত্যঙ্গি কৌতুক-ভোজন-লীলাশেব সমাপন করুন, এরপ ধ্বনি । আমি কিন্তু অতি তরলতা বশে

৪০ । শ্রীকৃষ্ণ বৃষ্টিকুলপুক্ষরজ্ঞোষদায়িন् স্মানিজ্জরদ্বিজপশুদধিরুদ্ধিকারিন् ।

উদ্বৰ্ষশার্বরহর ক্ষিতিরাক্ষসম্ভৃত্য আকল্পমার্কমহন্ত ভগবন্ত নমস্তে ॥

৪০ । অন্বয়ঃ । শ্রীকৃষ্ণ, বৃষ্টিকুলপুক্ষরজ্ঞোষদায়িন् (যদিকুলকমল-প্রকাশকঃ) স্মানিজ্জরদ্বিজপশুদধিরুদ্ধিকারিন् (পৃথিবী, দেবাঃ, দ্বিজাঃ গাবশ্চ ত এব সমুদ্রাঃ তেষাঃ বৃদ্ধিকারিন্) উদ্বৰ্ষশার্বরহর (পাষণ্ডধর্মরূপতমনিবারক) ক্ষিতিরাক্ষসম্ভৃত্য (ক্ষিতে যে অসুরাঃ তেষাঃ বিমর্দক) আকল্পঃ (কল্পপর্যাত্তঃ) আর্কঃ (অর্কমভিব্যাপ্য) অর্হন্ত (সর্বেষাম্পূজ্য) ভগবন্তে নমঃ ।

৪০ । মূলানুবাদঃ । হে শ্রীকৃষ্ণ ! হে বৃষ্টিকুলরূপ কমলের প্রফুল্লতা দায়ী সূর্য ! হে সাগর স্বরূপ ! হে পৃথিবীস্ত মালুষ, স্বর্গের দেবতা, ব্রাহ্মণ, পশ্চ, বৃন্দাবনের পশ্চ পাথীর বৃদ্ধিকারী চন্দ ! হে পাষণ্ড ধর্মরূপ ঘনাক্ষকার নাশকারি ! হে দ্রোহকারী রাক্ষসেরও মুক্তি দাতা ! হে আমার পূজ্য ! গুঞ্জাদি বেশ, এমন কি পূজার অযোগ্য বৃন্দাবনীয় অর্কপুষ্পে মণিত আপনার শ্রীচরণকমলে জীবিত কাল পর্যন্ত প্রণত হয়ে রইলাম ।

পুনঃ পুনঃ কিই বা নিবেদন করবো । এই আশয়ে বলা হচ্ছে, সর্বং—আমাদের মন বপু বাকোর বৈভব আপনিই 'বেৎসি' জানেন, আরও এই জগতের সৃষ্টিকর্তা বলে আমি 'নাথ' নই, বিস্ত আপনিই এই জগতের এবং অন্য বহু জগতেরও নাথ । অতএব এই ক্ষুদ্রতর জগতও তব—আপনারই সম্পত্তি, ইহা আপনাকেই অর্পণ করলাম । এর যোগ্য আপনি যাকে মনে করেন, যাকে ইচ্ছা, তাকে এর অধিকারী করুন, এরূপ ভাব ॥ বি ০ ৩৯ ॥

৪০ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকা । শ্রীতি—সাদৰ-সৰ্বসম্পদমুভবপূর্বকঃ প্রণামার প্রথমতঃ ক্রফ্রেতি স্বরূপনাম্না সম্মোধনং, পুনঃ ক্রমেণ ততো বহির্বহির্বিশেবং ব্যঞ্জয়ন্ত জন্মকর্মনামভিরপি সম্মোধনতি—বৃষ্টীত্যাদিনা । বৃষ্টিকুলঃ শ্রীবস্তুদেবাদিকঃ শ্রীনন্দাদিকঃ পূর্বেৰাক্তপ্রামাণ্যাত্ত তত্ত্ব প্রস্তুতহেন শ্রীনন্দাদিক-মেবাত্র মুখ্যং জ্ঞেয়ম্, পশ্চপাঞ্জজায়েতি প্রতিজ্ঞাতত্ত্বাত্ত, ক্ষেত্যবিশেষেণ প্রাপ্তত্বেইপি বিশেববিবক্ষয়া দ্বিজপশ্চেৰূপাদানং গোৱাক্ষণহিতাবতারতাপ্রসিদ্ধেঃ । উদ্বৰ্ষ্যে ভগবদ্বিমুখো ধর্মঃ, ক্ষিতিরাক্ষস। উদ্বৰ্ষ-প্রবর্তকাঃ কংসাদয়শ্চ । চন্দ্রমূর্য্যরূপোভয়হেন রূপকব্যঞ্জনা সৰ্বশুভকারিতা বিবক্ষয়া, কীর্তি প্রতাপপ্রশংসাদ্যোতনেচয়াচ, হে ভগবন্ত ! এবস্তু ত-শ্রীকৃষ্ণরূপহেন স্বয়ং ভগবন্নিত্যর্থঃ । তথার্কঃ স্বতু বৃত্ত'লোকব্যাপকপ্রকাশমর্কমারভ্য মহাবৈকৃত্যস্তমহন্ত পূজ্য ! যদ্বা, এতচাপূর্বং দৃষ্টঃ অব্যেব কর্তৃ মহসি, নান্যঃ কোহপীত্যাহ—অর্হতৌত্যাহন, হে সৰ্বং কর্তৃং যোগ্য সমর্থেতি বা । অত আকল্পঃ মজজীবনকালরূপান্ত কল্পানভিব্যাপ্য ; যদ্বা, আকল্পঃ হৃদীয়-গুঞ্জাবতঃস-বৰ্হাপীড়াদিকঃ বামহস্তস্ত-কবলাদিকঃ চ ভূষণমভিব্যাপ্য ; তথা আর্কম, অর্কো নাম বৃক্ষেৰ ভগবদনর্হপুষ্পে—বৈষ্ণবানামনাদৰণীয়ঃ, তমপ্যত্যন্তমভিব্যাপ্য তত্ত্বসহিতায়েত্যর্থঃ ।

শ্রীমচ্ছত্যদেবানুগৃহীতানামনুগ্রহাত্ত ।

তেষাঃ মুদে স্তুতিৰ্বাক্ষী ব্যাখ্যাতেয়ং যথামতি ॥ জী ০ ৪০ ॥

৪০। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ শ্রী ইতি—কৃষ্ণের সর্বসম্পদ আদরের সহিত  
অনুভব পূর্বক প্রণাম করার জন্য প্রথমতঃ ‘কৃষ্ণ’ এইরূপ স্বরূপনামে সম্মোধন। পুনরায় ক্রমে ক্রমে তার  
থেকে বাইরের বাইরের বিশেষ প্রকাশ করতঃ জন্মকর্ম সূচক নামে সম্মোধন করছেন—বৃক্ষিং ইত্যাদি দ্বারা।  
বৃক্ষিংকুলঃ—এই পদে শ্রীবস্তুদেবাদিকে এবং শ্রীনন্দাদিকে বুঝানো হল—পূর্বোক্ত প্রমাণের দ্বারা, এর মধ্যে  
প্রস্তুত প্রকরণ অনুসারে শ্রীনন্দাদিকেই মুখ্য বলে জানতে হবে—পশুপালক শ্রীনন্দমহারাজের অঙ্গ থেকে  
জাত, (১৪।।) শ্লোকে এইরূপ অবধারিত থাকা হেতু। শ্লোঃ—পৃথিবী—পৃথিবী বললেই তার মধ্যে দ্বিজ-  
পশু সাধারণ ভাবে পাওয়া গেলেও এদিকে বিশেষ ভাবে বলার ইচ্ছায় পুনরায় এদের উল্লেখ—গো-ব্রহ্মণের  
হিতার্থে তার অবতার, ইহা প্রসিদ্ধ থাকা হেতু। উদ্বল্লেখী—ভগবদ্বিমুখ ধর্ম। ক্ষিতিরাক্ষমপ্রতিগ্—উদ্বর্ম  
প্রবর্তক কংসাদি। ‘উদধি’ সাগর বৃদ্ধিকারী বাকে চন্দ্ আর ‘শর্বরহর’ রাত্রি-অঙ্ককার দূরকারী বাকে  
সূর্য—চন্দ্ সূর্য এই উভয় উপমা একই সঙ্গে দেওয়া হল কৃষ্ণের সর্বশুভকারিতা বলবার ইচ্ছায় এবং কৌতি-  
প্রতাপ-প্রশংসা প্রকাশের ইচ্ছায়। হে ভগবন्—এবস্তুত শ্রীকৃষ্ণ স্বরূপে স্বয়ং ভগবান্। আর্কঃ—আ+  
অর্ক, স্বর্গ-আকাশ-মর্তলোক ব্যাপক প্রকাশ—‘অর্ক’ সূর্য থেকে আরম্ভ করে মহাবৈকুণ্ঠ পর্যন্ত অর্হন্—পূজ্য  
হে ভগবন্! আপনাকে প্রণাম। অথবা—‘অর্হন্’ এই অপূর্ব দৃষ্টি আপনিই সব কিছু করতে পারেন, অন্ত  
কেউ ই নয়, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—‘অহ’তি ইতি অহ’ন্’ অর্থাৎ হে সর্ব কিছু করতে যোগ্য বা সমর্থ।  
অতএব আকল্পঃ—আমাৰ জীবন-কালৰূপ কল্পসমূহ সৰ্বতোভাবে ব্যাপে। অথবা, ‘আকল্পঃ’ হৃদীয় গুঞ্জা-  
কর্ণভূষণ-ময়ুরপুচ্ছের মুকুট প্রভৃতি এবং বাম হস্তে কবলাদি ভূষণ তথা আর্কম্ শ্রীভগবানের পূজার অযোগ্য  
আকন্দফুল, ইহা বৈষ্ণবদের অনাদর যোগ্য—তাকেও অত্যন্ত ভাবে ‘অভিব্যাপ্য’ অর্থাৎ সেই সেই আভরণ  
সহিত বিরাজমান আপনাকে প্রণাম করছি।

ଶ୍ରୀଚତୁର୍ବ୍ରଦ୍ଧର ଅନୁଗ୍ରହୀତ ଜନଦେର ଅନୁଗ୍ରହ ହେତୁ ତାଦେର ଆନନ୍ଦେର ଜଗ୍ନ ଏହି ବ୍ରକ୍ଷାର ସ୍ମୃତି ସଥାମତି  
ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଲାମ ॥ ଜୀ ୪୦ ॥

৪০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ যত্পি মামপরাধিনং বিজ্ঞায় ন ক্রয়ে তদপি স্বনেত্রাভ্যাং সাহুগ্রহাব-  
লোকনাম্যতস্ত মহাঃ দেহি। যথা তেনেবাহারেণ নিতাঃ প্রাণান্ত রক্ষন্ত কল্পর্যস্তং জীবিতুং প্রভবিষ্যামীতি  
ব্যঞ্জয়ন্ত প্রণমতি—শ্রীকৃষ্ণেতি। সূর্যস্বরূপং দক্ষিণং নেত্রমালক্ষ্যাহ—বৃষ্টিকুলপদ্মস্ত জোষঃ প্রফুল্লস্তং তৎ-  
প্রদায়িন্ত মামপি পদ্মসন্তানং কৃপয়া প্রফুল্লরেতি ভাবঃ। চন্দ্রস্বরূপং বামং নেত্রমালক্ষ্যাহ—ক্ষাঃ ক্ষাতলস্তা  
মহুয্যাদয়ঃ নির্জরাঃ স্বর্গস্ত। দেবা দ্বিজাঃ পশ্চবশ্চ বৃন্দাবনস্থাঃ পক্ষিণো গাবশ্চ ত এবোদধয়স্তেষাঃ বৃক্ষিকারিন্ত  
মামপি দেবাধমং কৃপয়া বর্দ্ধরেতি ভাবঃ। যুগপদেব নেত্রে দ্বে এব পুষ্পবন্তাবালক্ষ্যাহ, উদ্বৰ্ষঃ পাষণ্ডৰ্ষঃ স  
এব শার্বরমন্তমসং। “শার্বরমন্তমস” ইত্যমরঃ। তৎ হরতীতি তথা তেন স্বপ্রভো দ্ব্যাপি মায়াচিকীষ্ঠা-  
লক্ষণং মম পাষণ্ডং কৃপয়া হর যথা পুনরেবং ন কুর্যামিতি ভাবঃ। ক্ষিতো রাক্ষসা অঘাতুরাদরস্তেভ্যা  
ক্রহসি দ্রোহেগাপি স্বগতিং দদাসীত্যতত্ত্বদ্বয়স্ত্বৰ্বন্দবৎসবৰ্বন্দবিদ্রোহিত্বাৎ সত্যলোকব্রহ্মরাক্ষসং মামপি দণ্ডপ্রদ-

নেনাপি সংস্কুরস্তেতি ভাবঃ । স্বপ্রভোরমুগ্রহং নিগ্রহং বা দৃষ্ট্য । দাসো জীবিতুমুৎসহতে উদাসীনং দৃষ্ট্যাতু ন  
প্রাণান্ত ধর্তুমীষ্টে ইতি ভাব । হস্ত হস্ত, মহামহেশ্বরোহিপি বেত্রগুঞ্জাগৈরিকপিচ্ছাদিরচিতাকল্লো গোচরক-  
বালকৈঃ সমং খেলন् হৃষ্টতীত্যনৌচিত্যং মৎপ্রভোরিতি পূর্বং বিচারিত্বতাত্ত্বমভিজ্ঞেন ময়া যেষপরাক্রং  
তানপি প্রসাদয়ামীতি মনসি বিভাব্যাহ—আকল্পং অদীয়গুঞ্জাদিবেশমভিব্যাপ্য আর্কং অর্কো নাম বৃক্ষে  
ভগবদনর্হপুষ্পস্তমপি ব্রজস্থমভিব্যাপ্য হে অর্হন्, মৎপূজ্য, কিং বা হে যোগ্য কৃপাকৃপাত্যাঃ মন্ত্রাভদ্রং কর্তৃং  
সমর্থ, তে তত্ত্বসহিতায় ভূত্যং নমঃ । “সর্বসংশয়হৃৎ সর্বভক্তিসিদ্ধান্তসন্ততিঃ । অন্ত ব্রহ্মস্তুতিচিত্তভিত্তে  
মে চারুচিত্রিতা” ॥ বি ০ ৪০ ॥

৪০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃঃ যদিও আমাকে অপরাধী জেনে কথা বললেন না, তা হলেও  
নিজ নেত্রবয়ের দ্বারা সামুগ্রহ-অবলোকন অমৃত তো আমাকে দান করুন, যাতে সেই আহারের দ্বারাই  
নিত্য প্রাণ রক্ষা করে কল্প পর্যন্ত জীবন ধারণ করতে পারি, এইরূপ ভাব প্রকাশ করে ব্রহ্মা প্রণাম করলেন  
—হে শ্রীকৃষ্ণ ইতি । সূর্যস্বরূপ দক্ষিণ নেত্র বেশ করে লক্ষ্য করে বললেন—হে কৃষ্ণ ! আপনি বৃক্ষিকুল রূপ  
পদ্মের জোষঃ—প্রফুল্লতা প্রদায়ী, আর আমি হলাম পদ্ম-সন্তান ; স্বতরাঃ আমাকে কৃপা করে প্রফুল্লিত  
করে তুলুন । চন্দ্র স্বরূপ বাম চঙ্কু লক্ষ্য করে বললেন, ক্র্মাঃ—এই পৃথিবীস্থ মহুষ্য সকল, নির্জিরাঃ—স্বর্গস্থ  
দেবতাগণ, ব্রাহ্মণগণ, পশুগণ ও বৃন্দাবনের পক্ষী ধেনুকুল—এই সকল হল সাগরস্বরূপ—আপনি এদের  
সকলের বৃদ্ধিকারী—আমিও দেবাধম আমাকে কৃপা করে বাড়িয়ে উঠান, এরূপ ভাব । যুগপৎ তু নয়নেই  
সূর্য চন্দ্র লক্ষ্য করে বললেন—উদ্বুমঃ—পাষণ্ডধর্মরূপ শার্বরহরঃ—নৈশ অন্ধকার হরণকারী হে ভগবন—  
(শার্বর অন্ধতমস-অমর) । নিজপ্রতু আপনার উপরও মায়াজাল বিস্তার করার ইচ্ছারূপ আমার পাষণ্ডতা  
কৃপা করে হরণ করুন, যাতে পুনরায় এরূপ কাজে লিপ্ত না হই । ক্ষিতিরাক্ষসধ্রুক্ত—এই জগতে অষ্টা-  
স্তুরাদি রাক্ষস আপনাকে দ্রোহ করে—করলেও তাদিকে আপনি নিজদেহে প্রবেশাদিরূপ গতি দান করে-  
ছেন—অতএব সখাদের এবং গোবৎসদের বিদ্রোহিতা হেতু, সত্য লোকের ব্রহ্ম রাক্ষস আমাকেও দণ্ড প্রদান  
করেও সংস্কার করুন, এরূপ ভাব । নিজ প্রতুর অনুগ্রহ বা নিগ্রহ দেখে দাস জীবন ধারণ করতে উৎসাহিত  
হবে, কিন্তু উদাসীনভাব দেখলে প্রাণ ধারণ করতে ইচ্ছা হবে না, ইতি ভাব । হায় হায় মহামহেশ্বর হয়েও  
বেত্র-গুঞ্জা-গৈরিক ময়ুরপুচ্ছাদি রচিত আকল্প—বেশ, রাখাল বালকদের সঙ্গে খেলতে খেলতে আনন্দে  
উচ্ছলিত হয়ে উঠছেন, ইহা আমার প্রতুর পক্ষে অনুচিত, এইরূপ পূর্বে বিচার পরায়ণ অনভিজ্ঞ আমার  
দ্বারা যার প্রতি অপরাধ করা হয়েছিল, সেই তাঁকে সন্তুষ্ট করবো, এইরূপ মনে মনে ভেবে বললেন—  
'আকল্পং'—গুঞ্জাদি বেশের সহিত বিরাজমান, আর্কং—আ+অর্কং=আকল্প পুষ্প পূজার অযোগ্য হলেও  
ব্রজে জাত বলে তাতেও সজ্জিত হয়ে বিরাজমান তে—আপনাকে প্রণাম । হে অর্হন—হে আমার পূজ্য !  
কিম্বা হে যোগ্য অর্থাং কৃপা অকৃপায় আমার মঙ্গল অমঙ্গল করতে সমর্থ । “সর্বসংশয়হারী সর্বভক্তিসিদ্ধান্ত  
সমুদ্র এই ব্রহ্মস্তুতি আমার চিত্তভিত্তিতে চারুচিত্রিত হোক ॥ বি ০ ৪০ ॥

## শ্রীশুক উবাচ ।

৪। ইত্যভিষ্ট্য ভূমানং ত্রিঃ পরিক্রম্য পাদয়োঃ ।  
নত্বাভীষ্টং জগদ্বাতা স্বধাম প্রত্যপদ্ধত ॥

৪। অন্বয়ঃ জগদ্বাতা (ব্রহ্মা) ইতি ভূমানং (শ্রীকৃষ্ণ) অভিষ্ট্য (সন্তুষ্টা) ত্রিঃ পরিক্রম্য পাদয়োঃ  
নত্বা অভীষ্টং স্বধাম প্রত্যপদ্ধত (জগাম) ।

৪। মূলানুবাদঃ শ্রীশুকদেব বললেন—এইরূপে অনন্ত শ্রীকৃষ্ণকে সন্তি পূর্বক ভক্তিভরে তিন-  
বার পরিক্রমা করত পদযুগলে প্রণাম করে কৃষ্ণের অভিপ্রেত স্বধামে চলে গেলেন জগৎস্রষ্ট ব্রহ্মা ।

৪। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকাৎ ভূমানং সর্ববৈথাথরিচ্ছন্মিত্যবমভিষ্ট্য অভিষ্ট্য  
অভিত্তঃ সন্তুষ্টা, যদ্বা, সর্বব্যাপকমেব তথাবস্থিতঃ ভক্ত্য। ত্রিঃ পরিক্রম্যাভীষ্টং সামীপ্য-যান্ত্রায়ঃ কৃতমৌনেন  
শ্রীকৃষ্ণেনাভিপ্রেতং ধাম, যতো জগদ্বাতা, অন্তথা তৎপদত্যাগে বিশ্বস্থষ্ট্যসিদ্ধেঃ । এবং ‘যাবদধিকারমবস্থিতি  
রাধিকারিকাণাম’ (শ্রীব্রহ্ম সূ. ৩।৩।৩) — ইতি আয়েন তদন্তে তদভীষ্টসিদ্ধির্বিষ্যতীতি জ্ঞাপ্যতে ॥ জী০ ৪। ॥

৪। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকানুবাদঃ ভূমানং—সর্ব প্রকারেই যিনি অনন্ত সেই তাকে  
ইতি—এইরূপে অভিষ্ট্য—পরিক্রমা করতে করতে সন্তি করত । অথবা, সর্বব্যাপক হয়েও বৃন্দাবনে দধি-  
মাখা ভাত হাতে অবস্থিত কৃষ্ণকে তিনবার পরিক্রমা করে অভীষ্টং-অভীষ্ট স্বধাম ইত্যাদি, ব্রহ্মার অভীষ্ট হল  
শ্রীবৃন্দাবনে কৃষ্ণের সমীপে থাকা । এই প্রার্থনার উক্তরে মৌনতা দ্বারা কৃষ্ণের সন্মতি ব্যক্তিত হলেও কৃষ্ণের  
অভীষ্ট অর্থাৎ অভিপ্রেত হল; ব্রহ্মা এখন তার স্বধাম ব্রহ্মলোকে যাক, কারণ ব্রহ্মা জগৎস্রষ্টা; কাজেই  
সেখানে না গিয়ে এখনই পদত্যাগ করলে বিশ্বস্থষ্টি বন্ধ হয়ে যাবে, এই হেতু এবং “অধিকারিক দেবতাদের  
যাবৎ অধিকার তাবৎ অবস্থিতি”—(শ্রীব্রহ্ম সূ. ৩।৩।৩) এই আয়ে অধিকার অন্তে ব্রহ্মার অভীষ্ট শ্রীবৃন্দাবন-  
বাস সিদ্ধি হবে, এরূপ জানানো হল ॥ জী০ ৪। ॥

৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ অভীষ্টং ভগবতা প্রস্থাপয়িতুমিতি শেষঃ । যতো জগদ্বাতা অন্তথা  
সহসা তৎপদত্যাজনে বিশ্বস্থষ্টেনসিদ্ধেঃ । ততশ্চ “যাবদধিকারমবস্থিতিরাধিকারিকাণামিতি আয়েনাধিকারান্তে  
তদভীষ্টং সেন্স্তীতি বুদ্ধ্যতে ॥ বি০ ৪। ॥

৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ অভীষ্টং ইতি—ব্রহ্মার অভীষ্ট তো শ্রীবৃন্দাবন-স্থিতি—তবে  
আপাততঃ ‘অভীষ্ট’ প্রিয়তম নিজ ব্রহ্মলোকে কৃষ্ণের দ্বারা প্রেরিত হওয়ার ইচ্ছা করলেন ব্রহ্মা, যেহেতু  
তিনি জগৎস্রষ্টা—অন্তথা সহসা সেই পদ ত্যাগ করলে বিশ্ব স্থষ্টিই অসিদ্ধ হয়ে যাবে, “আধিকারিক দেবতা-  
দের যাবৎ অধিকার তাবৎ সেই স্থানে অবস্থিতি,”—অতঃপর এই আয়ে অনুসারে অধিকার অন্তে ব্রহ্মার  
নিজ আকাঙ্ক্ষিত বৃন্দাবন বাসরূপ অভীষ্ট লাভ হবে, এরূপ বুঝানো হল ॥ বি০ ৪। ॥

৪২। ততোহুজ্ঞাপ্য ভগবান् স্বভূব প্রাগবস্থিতান् ।  
বৎসান্ পুলিনমানিত্যে যথাপূর্বসখং স্বকম্ম ॥

৪২। অন্তঃঃ ততঃ ভগবান্ স্বভূবং (ব্রহ্মাণং) অনুজ্ঞাপ্য (অনুজ্ঞাঃ প্রদায়) প্রাগবস্থিতান্ বৎসান্ যথাপূর্বসখং স্বকং (স্বভোজনস্থানং) পুলিনম আনিত্যে (আনৌতবান্) ।

৪২। মূলানুবাদঃ অতঃপর ভগবান্ নিজ নাভিকমল জাত ব্রহ্মাকে মৌনলক্ষণে ব্রহ্মলোকে যাওয়ার অনুমতি দিয়ে পূর্ববৎ তৃণচরণ-রত বৎসদের নিজ ভোজন স্থান পুলিনে নিয়ে এলেন, যেখানে পূর্ব উপবেশনাদি-অবস্থা পরিবর্তন বা ত্যাগ না করে একই ভাবে সখাগণ ভোজন-কৌতুক পরায়ণ রয়েছেন ।

৪২। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎঃ স্বভূবম্ আত্মজম ইতি সর্বাপরাধক্ষমাদিকং সূচিতম্ । অনুজ্ঞাপোদানীমপ্যানয়ানীতি—সম্মিতঃ পৃষ্ঠাবা, অনুজ্ঞাপনঞ্চেন্দং স্বসার্বজ্ঞাদি-ব্যঞ্জনোপালন্তরোঃপ্রামণিকক্ষমাতুগ্রহ-বিনয়াদিবাঞ্জকমণীদং ব্যঞ্জয়তি, তাদৃশস্বরূপেরপি বালবৎসৈর্যম স্মৃথং, কিন্তু তৈরেব মম লীলাস্মৃথম্ ; ততো ব্রহ্মানুজ্ঞাপনানন্তরং প্রাক্ প্রাগ্যদেবাবস্থাচেষ্টাদিভিরবস্থিতান্ যথাপূর্বঃ পূর্ববৎস্থা-চেষ্টাদ্যন্তিক্রমেণ বর্তমানাঃ সখায়ো যত্ত তৎ স্বকং স্বভোজনস্থানং পুলিনমানিত্যে, অত্র সকবলপাণেঃ কৃষ্ণস্তাগতস্তৈঃ পূর্ববদেব দৃশ্যমানস্যাবস্থিতিশ্চ পূর্ববদেব জ্ঞেয় । এতৎসর্বসমাধানক্ত শ্রীকৃষ্ণচ্ছাস্বলিতমায়াবৈভবমেব, তথা মাত্রাদিভির্ব্যবহারোপয়িকং হস্তনাদি তত্ত্বালকাদিচরিতং স্মৃতমপি প্রাচীনেষু স্মারযিতুঃ নেষ্টমিত্যাপি বোধ্যম্ ॥ জী০ ৪২ ॥

৪২। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ স্বভূবম্—‘আত্মজং’ নিজ পুত্রকে—মেহ সূচক পুত্র পদে অপরাধ ক্ষমাদি সূচিত হচ্ছে । অনুজ্ঞাপ্য—কৃষ্ণ যে হাসি মুখের মৌনতায় ব্রহ্মাকে স্বধামে যাওয়ার অনুমতি দিলেন, এতে ধ্বনিত হচ্ছে, কৃষ্ণের সর্বজ্ঞতা প্রভৃতি শক্তি-ব্যঞ্জিত তিরক্ষার উপহাস-শিক্ষাক্ষমা-অনুগ্রহ এবং বিনয়াদি ব্রহ্মার প্রতি । আরও ধ্বনিত হচ্ছে—লুকানো বৎস বালক আসলদের মতো হলেও তাদের সঙ্গে আমার স্মৃথ হবে না, কিন্তু এখনও পুলিনে আসল ঘারা ভোজন রত রয়েছে তাদের সঙ্গেই লীলা স্মৃথ আমার, এরূপ মনোভাব । অতঃপর ব্রহ্মাকে অনুমতি দেওয়ার পর প্রাগবস্থিতান্—‘প্রাক্’ পূর্বের মতোই তৃণময় মাঠে চরে বেড়ানো অবস্থা-চেষ্টাদির সহিত অবস্থিত বৎসদের, যথাপূর্ববৎ পূর্ববৎ বন-ভোজন অবস্থা-চেষ্টাদি অতিক্রম না করে বর্তমান সখ গণ যেখানে দেই স্বকং—নিজ ভোজনস্থান পুলিনে নিয়ে এলেন । এই পুলিনে ‘সকবলপাণি’ আগত কৃষ্ণ সখাদের ঘারা পূর্বের মতোই দৃশ্যমান হতে থাকলেন, অবস্থিতিও পূর্বের মতই হল, এরূপ জ্ঞানতে হবে । এখানে বুঝতে হবে, ঠিক সখাগণ পূর্বের মতই ‘সপাণিকবল’ কৃষ্ণকে বৎসগণ সহ ফিরে আসতে দেখলেন । আসলে তো কৃষ্ণ সখাগণের সঙ্গে ভোজন রত অবস্থায় বরাবরই ছিলেন—কোথাও ঘোটে যান-ই নি । তথা মায়েদের সহিত ব্যবহারোপযোগী গতকালাদিকৃত কৃষ্ণ-স্বরূপভূত সেই সেই বালকাদির চরিত মনে পড়লেও প্রাচীনগণের নিকট স্মরণ করার পক্ষে বাস্তিত নয়, এরূপ বুঝতে হবে ॥ জী০ ৪২ ॥

৪২। **শ্রীবিশ্বনাথ টীকা** : স্বতুরং ব্রহ্মাণং অনুজ্ঞাপ্যতি মৌনেনৈব। 'অনুজ্ঞানীহি মাং কৃষ্ণ'-ত্যাজ্ঞাপ্রার্থনে কৃতে 'মৌনং সম্মতিলক্ষণ'মিতি ব্রহ্মণা সহসাবগমাত্। মৌনত্যাগাভাবস্তু পশ্চপবংশশিশুত্ব-দশায়ামঙ্গীকৃতস্তু ব্রহ্মমোহনার্থং নাট্যস্থারস্তপরিসমাপ্তিসিদ্ধ্যর্থম্। তত্র "ততো বৎসানন্দদৈত্যে পুলিনেইপিচ বৎসপান্তি। উভাবগি বনে কৃষ্ণে বিচিকায় সমস্তত" ইতি বৎসবালকাব্বেষণনাট্যারস্তঃ। 'নৌমীড়ে'ত্যাদি ব্রহ্মস্তুতো প্রবন্ধায়াং কৃতস্ত্যেইয়ং চতুর্মুখঃ, কিং চেষ্টতে, কিং বা মুহূর্তে ইতি স্ববৎসাব্বেষণ ব্যাগ্রোহিঃ গোপশিশুর্বুদ্ধে ইতি ব্যঞ্জকেন মৌনেনৈব তস্ত্বেব নাট্যস্থ পরিসমাপ্তিরিতি। স্বাধীনব্রহ্মগোইগ্রে কৃষ্ণেন নিজমহৈশ্র্যস্তুতানমভিনীয়তে স্মেতি তন্ত্রাট্যশব্দেনোচ্যতে। তত্রোদ্বহৎপশ্চবংশশিশুত্বনাট্য"মিত্যাদিনা বাংসল্যাদিরসপরিকরব্রজেশ্বর্যাদীনামগ্রেতু তন্মহাপ্রেমাধীনেন কৃষ্ণেন নিজমহৈশ্র্যস্তুতন্মহাপ্রেমমাধুর্যরসা-চ্ছাদিতস্তুতানং যথার্থমেবেতি তত্র ন তস্ত্বাভিনয় ইতি। ন তন্ত্রাট্যশব্দেন বাচ্যমিতি বিবেচনীয়ম্। প্রাক্ত প্রার্থদেব তৃগচ্ছণাদিচেষ্টাভিরবস্থিতান্ত স্বকং স্বতোজনস্থানং পুলিনমানিত্বে কীৰ্ত্শঃ যথাপূর্বং পূর্বেৰোপবেশাদিকমনত্বিক্রম্য অপরিত্যজ্য বর্তমানাঃ সখায়ো যত্র তৎ। সমাসান্তআর্থঃ। যদ্বা, যথা যথাবদেব স্থিতাঃ পূর্বস্থাঃ স্বরূপভূতস্থিত্যঃ পৃথক্ত পূর্বস্থায়ো যত্র তৎ। বি০ ৪২॥

৪২। **শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদ** : **স্বতুরং—ব্রহ্মাকে অনুজ্ঞাপ্য—মৌনের দ্বারাই সম্মতি জানিয়ে—**কারণ 'আমাকে অনুমতি করুন'—(১৪।৩৯) এইরূপে আজ্ঞা প্রার্থনা করলে কৃষ্ণ মৌন ধরে থাকলে 'মৌনই সম্মতি লক্ষণ' এই আরায়ে ব্রহ্মা সহসা সম্মতি বুঝতে পারলেন। ব্রজরাজ কুমার দশাতে ব্রহ্ম-মৌহনের জন্য অঙ্গীকৃত নাট্যের আরস্ত-পরিসমাপ্তি সিদ্ধির জন্য মৌন ত্যাগ করলেন না কৃষ্ণ। "অতঃপর শ্রীকৃষ্ণ বৎসগুলিকে দেখতে না পেয়ে পুলিনে ফিরে এসে সেখানেও রাখাল সখাদের ও ভোজন সামগ্রী কিছুই না দেখে বনের চতুর্দিকে বৎস-রাখাল বালক সকল উভয়ই খুঁজে বেড়াতে লাগলেন" — (১০।১৩।১৬) এইরূপে বৎস-বালক অব্বেষণ-নাট্য আরস্ত। 'নৌমীড়ে' ইত্যাদি ব্রহ্মস্তুতির আরস্তে কোথাথেকে এই ব্রহ্মা এল, কি করছে, বা কি বলছে মুহূর্হ—ইহা নিত্য বৎস-অব্বেষণে ব্যাগ্র আমি গোপ-শিশু বুঝতে পারলাম না—এইরূপ ভাব ব্যাঞ্জক মৌনের দ্বারাই কৃষ্ণের নাট্যের পরি সমাপ্তি। নিজ অধীন ব্রহ্মার সম্মুখে কৃষ্ণের দ্বারা নিজ মহা ঐশ্বর্যের সম্বন্ধে অজ্ঞানের ভাব অভিনীত হল—নাট্য শব্দে তাই বলা হল—(শ্রীভা০ ১০।১৩।৬১) শ্লোকে, যথা—“ব্রজকুমার-লীলা-নাট্যা” ইত্যাদি। কিন্তু বাংসল্যাদি রস-পরিকর ব্রজেশ্বরী প্রভৃতির অগ্রে তাঁদের প্রেমাধীন কৃষ্ণের দ্বারা যে অভিনীত হল, সেই ব্রজেশ্বরীদের মহাপ্রেম-মাধুর্য রসের দ্বারা আচ্ছাদিত নিজ মহা ঐশ্বর্য সম্বন্ধে তাঁর অজ্ঞানতা—ইহা যথার্থ ই, ইহা কৃষ্ণের অভিনয় নয়, ইহা 'নাট্য' শব্দে বাচ্য নয়, এরূপ বিবেচনীয়। **প্রাক্ত-পূর্বের মতোই**, তৃগচ্ছণাদি ব্যাপারে নিবিষ্ট বৎসগুলিকে স্বকং—নিজ ভোজনস্থান পুলিনে কৃষ্ণ নিয়ে এলেন। সেই ভোজন স্থল কিৱৰ ? এৱই উত্তৰে, যথাপূর্বং—পূর্বে উপবেশনাদি পরিবর্তন বা ত্যাগ না করে সখাগণ যেখানে বিৱাজমান সেই ভোজন স্থানে। অথবা, পূর্বে ষেৱৰ ছিলেন, ঠিক সেই রূপেই স্থিত পূর্বস্থং—স্বরূপভূত সখাগণ যাঁদের নিয়ে একবৎসর লীলা করলেন তাঁদের থেকে পৃথক্ত আসল সখাগণ যেখানে বিৱাজমান সেই ভোজনস্থলে। বি০ ৪২॥

৪৩ । একশ্মিন্পি যাতেহদে প্রাণেশং চান্ত্ররাত্মনঃ ।

কৃষ্ণমায়াহতা রাজন् ক্ষণার্দ্ধং মেনিরেভ্রকাঃ ॥

৪৩ । অন্ধযঃ [হে] রাজন्, আত্মনঃ প্রাণেশং (প্রিয়তমঃ) কৃষ্ণ অন্তরা (বিনা) একশ্মিন্পি অব্দে র্যাতে (গতে) মায়াহতা (কৃষ্ণমায়া মোহিতাঃ) অর্ভকাঃ (বালকাঃ) ক্ষণার্দ্ধং মেনিরে ।

৪৩ । যুলান্তুবাদঃ হে রাজন् ! নিজেদের প্রাণদেবতা কৃষ্ণ বিনা একবৎসর কাল চলে গেলেও ভোজনরক্ষে মাতোয়ারা বালকগণ এই বিচ্ছেদ কালকে ক্ষণার্ধ কাল মনে করলেন কৃষ্ণ মায়ায় ।

৪৩ । শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ তথা তেষাং কালাঞ্জানঞ্চ মায়ৈবেত্যাহ— আত্মনঃ স্বস্তি প্রাণেশম্, আত্মনঃ শ্রীকৃষ্ণমায়াহতা ইতি বা ; মায়া যত্পি ব্রাহ্ম্যব, তথাপি শ্রীভগবতা অনুমোদিতা সতী ভাগবত্যেব সংবৃত্তেতি, অতঃ শ্রীবলদেবচিন্তনে ‘প্রায়োমায়াইন্দ্র মে ভর্তুঃ’ ইতি । তত্ত্বাহসন্তবমপি তদিচ্ছাশক্তেঃ সর্বশক্তিতঃ বলবত্ত্বাং নাত্যসন্তবম্, অতস্তরা হতাঃ প্রতিবকাঃ ‘মনোহতঃ প্রতিবদ্বো হত্যাচ স’ ইত্যমর । প্রাণেশত্তে হেতুঃ— কৃষ্ণ বলবেন্দ্রকুমারম্ ; কিঞ্চ, অর্ভকাঃ ক্ষণার্দ্ধং পলপক্ষকঃ মেনিরে । অত্র তেষাং প্রতীতো মুহূর্ত্যাম-দিবস খাহাদিপরিবর্তনং বিনা এব তস্ত কালস্ত স্থিতেঃ । হে রাজন্নিতি পরমান্তুতহাং ॥ জীং ৪৩ ॥

৪৩ । শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকান্তুবাদঃ তথা ভোজন রত কৃষ্ণস্থাদের সময় সন্দক্ষে অজ্ঞানও মায়া দ্বারাই হয়েছে, এই আশয়ে—একশ্মিন্পি অপি । আত্মনঃ—নিজের, প্রাণেশং—প্রাণদেবতা অথবা আত্মনঃ—‘শ্রীকৃষ্ণ’ শ্রীকৃষ্ণের মায়াহতা—মায়া দ্বারা আচ্ছন্ন । যদিও ইহা ব্রাহ্মী মায়াই, তথাপি শ্রীভগবানের দ্বারা অনুমোদিত হওয়াতে ভগবানেই বর্তাচ্ছে । অতএব শ্রীবলদেবের চিন্তনে এইরূপ দেখা যায়, যথা—“এ আমার প্রভু শ্রীকৃষ্ণেই মায়া । অন্য তুচ্ছ মায়ার কি শক্তি আছে যে আমারও বিমোহিনী হবে ।”—(শ্রীভাৰতী ১০।১৩।৩৭) । এবং সেই সেই ধ্যাপার অসন্তব হলেও কৃষ্ণের ইচ্ছাশক্তি সর্বশক্তি থেকে বলবান্ত হওয়া হেতু অতি অসন্তব নয় । অতএব সেই মায়া দ্বারা ‘হতাঃ’ ব্যাহত তাঁদের জ্ঞান ।—(মনোহত, প্রতিহত প্রতিবন্ধ, হত-অমর) প্রাণেশং—প্রাণদেবতা হওয়ার হেতু কৃষ্ণং—বলবেন্দ্র কুমার অন্তরা—বিনা, আরও গোপবালকগণ ক্ষণার্দ্ধং—(বৎসর কালকে) পঞ্চপল মাত্র মনে করলেন,— এখানে তাদের প্রতীতিতে মুহূর্ত্যাম-দিবস খাতু আদি পরিবর্তন বিনাই সেই কালের স্থিতি হেতু । হে রাজন্ন—ধ্যাপারটা পরমান্তুত বলে বিস্ময়ে রাজাকে সম্বোধন করা হল ॥ জীং ৪৩ ॥

৪৩ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ অত্র তাৰৎ কালাঞ্জানঃ তৈথেব কবলপাণেঃ কৃষ্ণস্তাগতস্ত তৈঃ সহ তৈথেব ভোজনলীলাশোধিকং দুস্তর্ক্যোগমায়াবৈভবমেবেত্যাহ—একশ্মিন্ত্যাদি চতুর্ভিঃ । আত্মনঃ স্বস্তি প্রাণেশং কৃষ্ণমন্তরা বিনাপি যোগমায়া আহতা আবৃত্তাঃ ॥ বি০ ৪৩ ॥

৪৩ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ এখানে তাৰৎ কাল সন্দক্ষে অজ্ঞান ও ‘কবলপাণি’ অবস্থায় আগত কৃষ্ণের সেই বালকদের সহিত পূর্বের মতই ভোজন লীলা শোধি দুস্তর্ক্যোগমায়া বৈভবই—এই

৪৪ । কিং কিং ন বিশ্বরন্তৌহ মায়ামোহিতচেতসঃ ।  
যন্মোহিতং জগৎ সর্বমভীক্ষং বিশ্বতাত্ত্বকমু ॥

৪৪ । অন্বয়ঃ মায়ামোহিতচেতসঃ ইহ কিং কিং ন বিশ্বরন্তি (সর্ববিশ্বরণমপি সন্তাব্যতে) যন্মো-  
হিতং সর্বং জগৎ অভীক্ষং (পুনঃ পুনঃ) বিশ্বতাত্ত্বকং (বিশ্বতং নিজস্বরূপং) ।

৪৪ । যুলানুবাদঃ যার দ্বারা নিখিল জগৎ মুহূর্ত মোহিত হচ্ছে সেই আত্মা বিশ্বরণকারী  
মায়ার দ্বারা মোহিত জীবের কি কি ই না বিশ্বরণ হয়ে যায় ।

আশয়ে বলা হচ্ছে—একস্মিন্ন ইত্যাদি চারটি শ্লোকে । আত্মনঃ—নিজের প্রাণেশং—প্রাণদেবতা—  
কৃষ্ণমু অন্তরা—কৃষ্ণ বিনাও, (কৃষ্ণ সঙ্গমেই বহু সময় অল্প একটু সময় বলে প্রতীত হয় ব্রজজনের নিকট,  
এখানে কিন্তু বিপরীত ভাব কৃষ্ণ বিচ্ছেদেও একটি বৎসর সময়কে ক্ষণার্থের মতো প্রতীত হল) । মায়াহতা-  
যোগমায়ার আবরণেই ইহা সন্তুষ্ট হল ॥ বি০ ৪৩ ॥

৪৪ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ তত্ত্ব দৃষ্টান্তমাহ—কিং কিমিতি । ইহ জগতি অভীক্ষমিতি  
স্বষ্টিপুঁ শাস্ত্রে বাহুত্তাত্ত্বাপি দেহদ্বয়াতিরিক্ষ্য তত্ত্ব মুহূর্বিশ্বরণাং ইতি মায়ামহিমোক্তঃ ; অতো ভগবদি-  
চ্ছাবলায়ান্তস্ত্বাস্ত্বাদৃশেষপি মোহনত্বং ঘটত ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ৪৪ ॥

৪৪ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ সেই বিষয়ে দৃষ্টান্ত—কিং কিং ইতি । ইহ—  
এই জগতে । অভীক্ষং-পুনঃ পুনঃ । জগৎ বিশ্বতাত্ত্বকমু-স্বষ্টিতে বা শাস্ত্রে জ্ঞাত হলেও বহিরঙ্গ মায়া-  
মোহিত জীবের স্তুল সূক্ষ্ম দেহদ্বয়ের অতিরিক্ত জীবাত্মার কথা মুহূর্ত বিশ্বরণ হয়ে যায়—দেহকেই আমি  
ও দেহ সম্বন্ধীয় বস্তুকেই আমার বলে মনে করে । বহিরঙ্গ মায়ারই এত মহিমা । অতএব শ্রীকৃষ্ণের ইচ্ছা-  
শক্তিতে বলীয়ান এই মায়ার মোহন প্রভাব শ্রীকৃষ্ণস্থা হলেও এঁদের উপরও বিস্তারিত হল, এরূপ  
ভাব ॥ জী০ ৪৪ ॥

৪৪ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ মোহনসাধর্ম্মেণ যোগমায়য়া বহিরঙ্গমায়ং দৃষ্টান্তয়তি—কিং  
কিমিতি । বিশ্বত আত্মা ষেন তৎ, তথেব যোগমায়য়া বর্ষং ব্যাপ্য কৃষ্ণ-বিরহতঃখঃ তে বিস্মারিতা ইতি  
ভাবঃ ॥ বি০ ৪৪ ॥

৪৪ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ মোহন সম্বন্ধে একই ধর্ম বিশিষ্ট হওয়ায় যোগমায়ার প্রভাব  
বুঝতে গিয়ে বহিরঙ্গ মায়ার প্রভাব দৃষ্টান্ত রূপে আনা হচ্ছে—কিং কিং ইতি । বিশ্বতাত্ত্বকং—ধার  
প্রভাবে আত্মা ভুল হয়ে গিয়েছে জীবের সেই মায়া । যেমন না কি বহিরঙ্গ মায়া আত্মাকে ভুলিয়ে রাখে,  
সেইরূপ যোগমায়া প্রভাবে একবৎসর ধরে কৃষ্ণবিরহ-তৃঃখ তোজনরত সখাগণ ভুলে থাকলেন,—  
এরূপ ভাব ॥ বি০ ৪৪ ॥

৪৫। উচুশ্চ সুহৃদঃ কৃষ্ণ স্বাগতং তেহতিরঃহসা ॥

নেকোহপ্যভোজি কবল এহীতঃ সাধু ভুজ্যতাম্ ॥

৪৫। অৰঘঃ তে সুহৃদঃ কৃষ্ণ উচুঃ চ তে ( হয়া ) অতিরঃহসা ( সহরমেৰ ) স্বাগতং ( সুষ্ঠু আগতম্ ) ইতঃ এহি সাধু ভুজ্যতাম্, [ অশ্বাভিঃ ] একঃ অপি কবলঃ ( গ্রাসঃ ) ন অভেজি ( ন ভুজঃ ) ।

৪৫। শুলান্তুবাদঃ বৎস সকল সঙ্গে নিয়ে স্বর্খে আগত কৃষকে দেখে সুহৃদ্গণ বলে উঠলেন— অহো তুমি তো দেখছি অতি শীঘ্ৰই এসে গিয়েছ । হাতের গ্রাস হাতেই ধৰা আছে, একটি গ্রাসও খাওনি দেখছি, এসো মণ্ডল মধ্যে ঢুকে বস, মনের স্বর্খে ভোজন কর ।

৪৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ স্বাগতং সর্ববৎসানয়নপূর্বকং স্বর্খেনবাগতমিত্যার্থঃ । এবং বর্ষেইপ্যতৌতে তর্তৈব কবলাদিস্থিতিঃ শ্রীভগবদিচ্ছাবৈভবেন জ্ঞেয়া । অন্তর্বৈঃ । যদ্বা, হৱাপোকোহপি কবলো নাভোজি, শ্রীহস্তে পূর্ব কবলবৃন্দেঃ । অতঃ ইতঃ অশ্বিন সর্বেবামস্মাকং মণ্ডলমধ্যস্থানে এহি প্রবিশ, সাধুবৎসাদৰ্শেবৎসে সংপ্রত্যপি তৎসন্তালনে বা জাতং বৈয়গ্র্যং ত্যক্ত্বা সম্যগ্য যথা স্বাত্মে ভুজ্যতাম্ ॥ জীৰ্ণ৪৫॥

৪৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকান্তুবাদঃ স্বাগতং—বৎস সকল নিয়ে স্বর্খে আগত ( কৃষকে ) এইরূপে এক বৎসর চলে গেলেও পূৰ্বের মতোই অৱ্রের গ্রাস হস্তে স্থিতি, শ্রীভগবৎ ইচ্ছা শক্তিতেই হয়েছে, এৱপ জানতে হবে । ( স্বামিপাদ—তোমাকে ছাড়া একটি গ্রাসও আমরা মুখে তুলিনি, অথবা, তুমিও একটি গ্রাসও খাও নি—শ্রীহস্তে পূর্বের গ্রাসটি তেমনি ধৰা আছে বলে, এইৱপ কথাৰ অবতাৰণা ) ।

অতএব ইতঃ—আমাদেৱ সকলেৱ মণ্ডলেৱ মধ্যস্থানে এই এখানে এসে বস । সাধু ভুজ্যতাম্— বৎসাদি অৰ্থেবৎসে বা সম্প্রতি তাদিগকে সামলানো ব্যাপারে তোমাৰ যে এন্ত ব্যস্ততা, তা ছেড়ে দিয়ে ঠাণ্ডা হয়ে বসে আৱন্দে খেয়ে নেও ॥ জীৰ্ণ ৪৫ ॥

৪৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ অৰ্ভকা উচুঃ । অতিরঃহসা স্বর্খেনবাগতম্ । দুৰগতবৎসানয়নে ঘটিকৈকাত্মকশং ভবিষ্যতীত্যস্মাভিবিচারিতং হয়া তু ক্ষণার্দ্ধেনেবাগতমিতি ভাবঃ । একোহপি কবলোগ্রাসস্ত্রয়া বিনা নাভোজি তস্মাদিত এহি ॥ বিৰো ৪৫ ॥

৪৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ গোপবালকগণ বললেন—অতিদ্রুত স্বর্খেই আগত ( কৃষকে ) । দূৰে চলে যাওয়া গোবৎস আনয়নে এক ঘটিকা তো অবশ্যই লাগবে, এৱপ আমরা বিচাৰ কৰেছিলাম, তুমি তো ক্ষণার্ধ সময়েই এসে গেলে, এৱপ ভাব । তোমাকে ছাড়া একটি গ্রাসও আমরা খাই নি, স্বতৰাং এখানে এসে বস ॥ বিৰো ৪৫ ॥



৪৬। ততো হসন্ত হষ্টীকেশোহভ্যবহৃত্য সহার্তকেঃ ।

দর্শয়ং চর্মাজগরং ন্যবর্ত্তত বন দ্বৰজম্ ।

৪৬। অন্তঃ ততঃ হষ্টীকেশঃ হসন্ত অর্তকেঃ ( বালকেঃ ) সহ অভ্যবহৃত্য ( দর্শনে দান গ্রাসাদীন ভুক্তা ) আজগরং চর্ম দর্শয়ন বনাং ব্রজং ন্যবর্ত্তত ( প্রত্যাগতঃ ) ।

৪৬। মূলানুবাদঃ এই কথা শুনে ব্রজবালকদের ইন্দ্রিয়াধিদেবতা কৃষ্ণ ভোজন-কৌতুক লীলা সমাপন করে সেই আজগরের রক্তক্লেন মাথা চর্ম সখাদের দেখাতে দেখাতে বন থেকে ঘরে ফিরে এলেন ।

৪৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ হসন্তিতেয়াং মায়ামুঞ্জানাং বাক্যশ্রবণাং দৃঃখাদি-ব্যঞ্জকোভ্যশ্রবণেন প্রহর্ষেন্দয়াচ । হষ্টীকেশ ইতি তেয়াং পরমপ্রেষ্ঠাং ; ব্রজং প্রতি ন্যবর্ত্তত, নিরবর্ত্তৎ ইতি পাঠেইপি স এবার্থঃ । পরম্পদমার্ষম্ । আজগরং চর্ম দর্শয়ন্তি, অঘাস্তুরবধম্ব ব্রজে কথনায় ইতি তন্ত্র-শ্রাপি শ্রীভগবতা তাৰৎকালং মায়াচ্ছান্ত তৈৰে রক্ষিতমাসীদিতি জ্ঞেয়ম্ ॥ জী০ ৪৬ ॥

৪৬। শ্রীজীব বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ হসন্ত ইতি—সেই মায়া মুঞ্জ বালকগণের এই বাকা শ্রবণ করে, তথা তারা দৃঃখাদি ব্যঞ্জক কিছু কথা না বলাতে অতিশয় আনন্দ উদয় হেতু হাসতে হাসতে ভোজনলীলা সমাপ্ত করলেন । হষ্টীকেশ ইতি—কৃষ্ণ এই বালকদের ইন্দ্রিয়াধিদেবতা—পরম প্রেষ্ঠ স্বরূপ হওয়া হেতু । ব্রজং ন্যবর্ত্তত—ব্রজে ফিরে গেলেন । পাঠান্তর, নিরবর্ত্তত—অর্থ একই । আজগর চর্ম দর্শয়ন্ত—দেখাতে দেখাতে—অঘাস্তুর বধ-বৃত্তান্ত ব্রজে বলাবার জন্য—তার জন্যই অঘাস্তুরের চর্মও শ্রীভগবান্ একবৎসর ব্যাপি মায়ার দ্বারা আচ্ছাদিত করত একইরূপে রক্ষা করে রেখেছিলেন—এরূপ বুঝতে হবে ॥ জী০ ৪৬ ॥

৪৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ হসন্তিতি, তেষামানন্দদর্শনাং । অভ্যবহৃত্যোতি বর্ষে গতেইপ্যন্ব-ব্যঞ্জনাদীনাং ক্ষণার্ধমাত্রপরিণামিত্বঃ জাতঃ তচ্চরণবৈরস্ত্যং জনযতীতি ভাবঃ । দর্শয়ন্ত্যহু সখায়ঃ অন্ত মৃতেইয়ঃ সর্পে রসা রক্তাদিকলিলে বর্ততে এবেতি পশ্যতেতি তন্ত্রম্ব ব্রজে প্রখ্যাপনার্থং যোগমায়েব তাৰৎকালপর্যন্তং তত্ত্বাচ্ছাদিতমাসীদিতি জ্ঞেয়ম্ । বনাং বনবিহরণাং ব্রজং জগামেতি শেষঃ ॥ বি০ ৪৬ ॥

৪৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ হসন্ত ইতি—হাসতে হাসতে, সখাদের আনন্দ দর্শন হেতু । অভ্যবহৃত্য ইতি—ভোজন করে । এক বৎসর গত হলেও, অন্ন ব্যঞ্জনাদি কৃষ্ণের মুখে তত্ত্বকৃতি বিরস হল ক্ষণার্ধমাত্র বাসি হলে যত্কুক হয় অর্থাৎ একটুও বিরস হয় নি । দর্শয়ন্ত ইতি—অহো সখাগণ ! দেখ দেখ অন্ত মরা এই সর্প রস রক্তাদি মাথা অবস্থায় ত্রি পড়ে আছে । বালকগণের দ্বারা এই বধ-ব্যাপার ব্রজে প্রচার করাবার জন্যই যোগমায়াই তাৰৎকাল পর্যন্ত ত্রি সব কিছু আচ্ছাদিত করে রেখেছিলেন, এরূপ বুঝতে হবে । বনাং—বনবিহার ছেড়ে দিয়ে ব্রজং—ঘরে ফিরে গেলেন ॥ বি০ ৪৬ ॥

৪১। বৰ্হপ্রসূনবনধাতুবিচ্চিত্রিতাঙ্গঃ প্রোদ্বামবেণুলশৃঙ্গরবোৎসবাটাঃ ।

বৎসান গৃণননুগগীতপবিত্রকৌর্ত্রিগোপীদৃগ্নৎসবদৃশঃ প্রবিবেশ গোষ্ঠম্ ॥

৪১। অন্বয়ঃ বৰ্হপ্রসূনবনধাতুবিচ্চিত্রিতাঙ্গঃ (ময়ুরপিচ্ছানি পুষ্পাণি গৈরিকাদয়শ্চ তৈঃ চিত্রিতানি অঙ্গানি যন্ত্র সঃ) প্রোদ্বামবেণুলশৃঙ্গরবোৎসবাটাঃ (অত্যচ বেণুলশৃঙ্গরবেন উৎসবাটাঃ) অনুগগীতপবিত্রকৌর্ত্রিঃ (অনুচরৈঃ গীত পবিত্র কৌর্ত্রিঃ) গোপীদৃগ্নৎসবদৃশঃ (গোপীনয়নানাঃ উৎসবরূপা দর্শনঃ যন্ত্র সঃ) বৎসান গৃণন (আহ্বয়ন) গোষ্ঠঃ প্রবিবেশ ।

৪১। মূলানুবাদঃ ময়ুরপুচ্ছ-বন্ধপুষ্প গৈরিকাদি ধাতুতে বিচ্চিত্রিত শরীরধারী বেণু ও পত্রশিঙ্গার অতি উচ্চ শব্দরূপ উৎসবে সমৃদ্ধ, যশোদাদি গোপী-নয়নের উৎসবরূপ দর্শন এবং সখাদের দ্বারা গীত পবিত্র কৌর্ত্রিশ্চ শ্রীকৃষ্ণ বৎসদের নাম ধরে ধরে আদর করতে করতে গোষ্ঠে প্রবেশ করলেন ।

৪১। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ ইতি নিজপ্রিয়সহচর বালকবৎস-সঙ্গতিজনিতহর্ষভরতো বন্ধবেশাদি-বিশেষেণ ব্রজস্থ-শ্রীজনানাঃ নেত্রানন্দঃ সঙ্গবন্ন-ব্রজান্তর্জগাম—ইত্যাহ—বর্হেতি । বনধাতুবিগ্রিকাদিঃ; বনপদঃ গৃহলভ্য স্তুর্ণাদি-ব্যবচেছদার্থঃ, বর্হাদিভিবিশেষেণ চিত্রিতানি ভূবিতান্তস্তানি যেন, কিংবা সখিভির্যন্ত্র সঃ; অতঃ প্রোদ্বামো অতুচ্ছে। যো বেণুলশৃঙ্গাণঃ রবঃ, তেন স এব বোৎসবঃ, কিংবা স চ উৎমবশ্চ নৃত্যকীড়াগীতাদিরূপস্তেনাটাঃ পরমসমৃদ্ধিমানঃ; অতএবানুগৈস্তরেব বালকের্গীতা হর্ষভরেণ গীত-বৎসুষ্বরঃ তালাদিসহিতমুচ্ছঃ কৌর্ত্রিতা পবিত্রা নির্মলা জগৎপাবনী বা কৌর্ত্রিষ্ঠুরাদিবধরূপা যন্ত্র, গোপীশব্দেন শ্রীযশোদাদয়ঃ সর্বব। এব ব্রজস্ত্রিযঃ, তাসামপীদানীমেব শ্রীকৃষ্ণহর্ষভরেণাধিকনেত্রানন্দোৎপন্নেঃ। এবং সখ্যাংশেন শ্রীকৃষ্ণবির্ভাবেভ্যস্তেভ্যোহিপ্যোমাধিক্যঃ দর্শিতম্ ॥ জী০ ৪১ ॥

৪১। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ এইরূপে নিজ প্রিয় সহচর বালকবৎস মিলন জনিত হর্ষভরে বন্ধবেশাদি বৈশিষ্ট্যে ব্রজস্থ শ্রীজনদের নেত্রানন্দ জন্মাতে জন্মাতে ব্রজের ভিতরে গোলেন । এই আশয়ে বলা হচ্ছে, বৰ্হ—ইতি বনধাতু—গৈরিকাদি, এখানে ‘বন’ পদ দেওয়া হল গৃহলভ্য স্তুর্ণাদি যে বাদ তাই বুঝাবার জন্য । বৰ্হ ময়ুর-পুচ্ছাদির দ্বারা বিচ্চিত্রিত অঙ্গঃ—‘বি’ বিশেষ ভাবে ‘চিত্রিত’ ভূবিত হয়েছে নিজের বিভিন্ন অঙ্গ যাঁর দ্বারা সেই কৃষ্ণ, অথবা সখ-গণের দ্বারা যাঁর অঙ্গ ভূবিত সেই কৃষ্ণ । অতএব প্রোদ্বাম—বেণু ও পাতার শৃঙ্গ সকলের তুমুল শব্দ একটি উৎসবের রূপ নিল, কিন্তু সেই যে উৎসব তা নৃত্যগীতাদিরূপ, তার দ্বারা আট্ট্যঃ—পরম সমৃদ্ধিমানঃ (কৃষ্ণ) । অতএব অনুগঃ—সেই অনুচর বালকদের দ্বারা গীত—হর্ষভরে গীতবৎসুষ্বরে তালাদি সহিত উচ্চকণ্ঠে কৌর্ত্রিত পবিত্রকৌর্ত্রিঃ—নির্মল বা জগৎপাবনী ‘কৌর্ত্রিঃ’ অষ্টামুরাদি বধ রূপা যাঁর (সেই কৃষ্ণ) । গোপী—এই পদে শ্রীযশোদাদি সকল ব্রজস্ত্রীকেই বুঝাতে হবে, কাবণ ব্রজস্ত্রী মাত্রেরই ইদানীঃ আসল সখাদের সঙ্গগনে কৃষ্ণের যে হর্ষভর—তার দ্বারা অধিক নেত্রানন্দ উৎপন্নি হেতু । এরূপে সখ্যাংশে শ্রীকৃষ্ণবির্ভাবদের অর্থাৎ কৃষ্ণস্বরূপভূত সখাদের থেকে এই আসল শ্রীদামাদি সখাদের আধিক্য দেখান হল ॥ জী০ ৪১ ॥

৪৮ । অদ্যামেন যশোদানন্দস্তুনা ।

হতোহবিতা বয়ঞ্চাস্মাদিতি বালা ব্রজে জগৎ ॥

শ্রীরাজোবাচ ।

৪৯ । ব্রহ্মন् পরোন্তবে কৃষ্ণে ইয়ান্ত্রে প্রেমা কথং ভবেৎ ।

যোহভূতপূর্বস্তোকেষু স্বোন্তবেষ্পি কথ্যতাম् ॥

৪৮ । অন্বয়ঃঃ অগ্ন অনেন যশোদানন্দস্তুনা (শ্রীকৃষ্ণেন) মহো ব্যালঃ (কশ্চিং ভীষণাকারঃ সর্পঃ) হতঃ বয়ঞ্চ অস্মাং (সর্পাং) অবিতাঃ (রক্ষিতাঃ) ইতি বালাঃ (ব্রজবালকাঃ) ব্রজে জগৎ (সুস্বরম্ভ উচুঃ) ।

৪৯ । অন্বয়ঃঃ শ্রীরাজোবাচ—(শ্রীরাজা উবাচ) - ব্রহ্মন् ! স্বোন্তবেষু (স্বগর্ভজাতেষু) তোকেষু অপি (বালকেষু অপি) যঃ অভূতপূর্বঃ (যঃ পূর্বং নাসীৎ) ইয়ান্ত্রে প্রেমা পরোন্তবে (যশোদানন্দনে) কৃষ্ণে কথং ভবেৎ [তৎ] কথ্যতাম্ ।

৪৮ । মূলানুবাদঃঃ বালকগণ ব্রজে কীর্তন করে বেড়াতে লাগলেন—আজ এই যশোদা-নন্দস্তুনু এক মহা সর্প বধ করেছে, আর তাতেই আমরাও বেঁচে গেলাম ।

৪৯ । মূলানুবাদঃঃ রাজা পরীক্ষিং বললেন—হে ব্রহ্মন् ! পর পুত্র কৃষ্ণে এত প্রেম ব্রজবাসিদের কি করে হল, যা ব্রহ্মমোহনের পূর্বে নিজ পুত্রেও হয় নি, এর রহস্য বলুন ।

৪১ । শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎঃ গৃণন् উপালালনেরাহ্বয়ন্ গোপীনাং বৎসলানাং দৃশ্যামুৎসবরূপা দৃশ্যর্দশনং ষষ্ঠ্য সঃ ॥ বি০ ৪১ ॥

৪১ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃঃ বৎসদের গৃণন্ত—অতি আদরে গা হাতিয়ে হাতিয়ে নাম ধরে ডাকতে ডাকতে । গোপীদৃক্ত—বাংসল্য রসাধার গোপীদের নয়নের উৎসবরূপা ‘দৃশি’ দর্শন যাঁর সেই কৃষ্ণ ॥ বি০ ৪১ ॥

৪৮ । শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাঃঃ মাতৃকুলোৎপন্নৈয়শোদাস্তুনা অন্ত্যেন্দস্তুনা ইতি প্রোক্তমিতি জ্ঞেয়ম্ ; যদ্বা, অতিসন্তোষেণ দ্বয়স্ত্রেবাবিশেষতঃ প্রশংসা দ্বাভ্যামপি তাভ্যাং গোকুলকুল-ভাগ্যঘোতনায় ॥ জী০ ৪৮ ॥

৪৮ । শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃঃ যশোদানন্দ স্তুনা—কৃষ্ণের মাতৃকুলে উৎপন্ন সখাৰা ‘যশোদাপুত্র’ নামে উল্লেখ কৰলেন আৱ অন্তৰা নন্দপুত্র বলে । অথবা অতি সন্তোষে যশোদা-নন্দ দুজনেৰই সাধাৰণ ভাবে প্রশংসা—তাদেৱ দুজনেৰ দ্বাৰাই গোকুলকুল-ভাগ্য প্ৰকাশেৱ জগৎ ॥ জী০ ৪৮ ॥

৪৮ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎঃ যশোদানন্দযোৰ্ভাগ্যমানন্দে যশো বা যস্মান্তথাভূতেন স্তুনেতি শাকপার্থিবাদিহান্ধ্য পদলোপী কৰ্মধাৰয়স্তস্মান্মাহাব্যালাং বয়ং চ অবিতাঃ ॥ বি০ ৪৮ ॥

৪৮। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ যশোদা-নন্দ এই দুজনের ভাগ্য বা আনন্দ যশ, যাদের থেকে তথাভূত ছোট শিশু পুত্র (দ্বারা এক মহাসর্প হত হল)। আর সেই হেতুই মহাসর্প থেকে আমরাও রক্ষিত হলাম ॥ বি০ ৪৮ ॥

৪৯। শ্রীজীব বৈ০ তোষণী টীকাৎ নন্দ স্নেহস্তোবত্রিধা দৃশ্যতে—বিষয়সৌন্দর্যেণ মমতা-বিশেষেণ স্বাভাবিক-দৈহিকসম্বন্ধ-বিশেষেণ চ, তত্ত্ব প্রথমঃ প্রাপ্তদেব যাবৎ বৎসপেত্যাদ্যুক্তাঃ; দ্বিতীয়স্থচ তদ্বদেব, তত্ত্বসম্বন্ধস্থানতিরেকাঃ। যশ্চ তৃতীযঃ শ্রীপ্রদ্যুম্নাগমনে তন্মাতৃরি ক্রৃতঃ, স তত্ত্ব বিপরীত এব, তর্হি কথঃ ব্রজোকসাঃ স্বতোকেষ্ট্যাদিকমুক্তম্? ইত্যভিপ্রেত্য বিশেষবুভুৎসয়া পরিবিবোধিষয়া বা পৃচ্ছতি—অন্তর্নিতি। শ্রীকৃষ্ণে শ্রীদামাদি-নামরূপাভ্যাঃ ব্যক্তে, ন তু স্বস্বরূপেণৈব ব্যক্তে তস্মিন্যঃ যাবান্তঃ; অত্তে পরোন্তবতঃ ‘নন্দস্ত্বাত্মজ উৎপন্নে’ (শ্রীভা০ ১০।৫।১) ইত্যুক্ত-সিদ্ধান্তানুসারেণৈব উক্তম্; অন্তথা শ্রীমন্দ-যশোদে প্রত্যপি অয়ঃ পূর্বপক্ষঃ প্রমজ্জেত, স চ পূর্বানুকৃত ইতি; যদ্বা, যথা কৃষ্ণে অপূর্ববদ্ধিতি দৃষ্টান্তিতে শ্রীকৃষ্ণ এব পূর্বপক্ষঃ, এতৎপক্ষে বিষয়সৌন্দর্যস্থাধিক্যমন্ত্যেব, কিন্তু ততোইপি মমতা-দেহসম্বন্ধরোধিক্যঃ বিবক্ষিতম্; তচ্চ সিদ্ধান্তবিশেষ বুভুৎসয়েতি জ্ঞেয়ম্ ॥ জী০ ৪৯ ॥

৫০। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃ পূর্বপক্ষ, স্নেহোৎপত্তি সাকুল্যে তিনি প্রকারে হতে দেখা যায়—স্নেহ পাত্রের সৌন্দর্যে, মমতা বিশেষে, স্বাভাবিক দেহ সম্বন্ধ বিশেষে—এখানে প্রথম, সৌন্দর্য—কৃষ্ণ-স্বরূপভূত সুদামাদির সৌন্দর্য পূর্বের আসল সুদামাদির মতোই হল—“যাবৎ বৎসপ”—(ভা০ ১০।১৩।১৯) ইত্যাদি উক্তি হেতু। দ্বিতীয়, মমতা বিশেষ—পূর্বের মতোই হল—মাতা পুত্র প্রভৃতি সেই সেই সম্বন্ধের আধিক্য না থাকা হেতু। তৃতীয়, স্বাভাবিক দেহ সম্বন্ধ বিশেষ—ইহা শ্রীপ্রদ্যুম্ন আগমনে তার মাতা সম্বন্ধে শোনা যায়, যথা—“স্নেহন্তপরোধরা” পুত্র দর্শন মাত্র তাঁর স্তন থেকে হৃদ্বধারা বহিতে লাগল—(ভা০ ১০।৫৫।৩০)। এতো এখানে বিপরীত, অর্থাৎ এখানে স্বাভাবিক দেহ সম্বন্ধ কিছু নেই—তা হলে কি করে ব্রজজনদের আগে নিজ নিজ পুত্র সম্বন্ধে যে স্নেহ ছিল, তার চেয়ে বেশী হল, এই কৃষ্ণ-স্বরূপভূত পুত্র সম্বন্ধে? এ-বিষয় লক্ষ্য করে বিশেষ জানবার ইচ্ছায় বা পরকে বুঝাবার ইচ্ছায় মহারাজ পরীক্ষিঃ পূর্বপক্ষ তুললেন, অক্ষমন্তব্য ইতি। কৃষ্ণে ইত্যাদি—কৃষ্ণের প্রতি এত প্রেম কি করে হল? যিনি নামে ও চেহারায় শ্রীদাম রূপে প্রকাশিত সেই কৃষ্ণের প্রতি। স্বস্বরূপ প্রকাশের প্রতি নয়—সুদামাদি বালকদের নামরূপগুণ প্রভৃতি যা যেমন ঠিক তেমনই হল এই প্রকাশে। এখানে যে কৃষ্ণকে ‘পরোন্তব’ বলা হল তা (শ্রীভা০ ১৩।৫।১) শ্লোকের ‘নন্দস্ত্ব আত্মজ উৎপন্নে’ এই সিদ্ধান্ত অনুসারেই—শ্রীদামাদির পিতামাতা থেকে জাত নয় এইসব গোপবালক, এরা ‘পর’নন্দ যশোদা থেকে জাত। অন্তথা শ্রীবন্ধুদেব নন্দন বলে ‘পরোন্তব’ একপ সিদ্ধান্তে শ্রীনন্দ যশোদার প্রতিও এই পূর্বপক্ষের (পরের পুত্রের প্রতি কি করে এত স্নেহ নন্দ যশোদার) অবকাশ হত। এই সিদ্ধান্ত পূর্বানুকৃত। অথবা, “যথা কৃষ্ণে অপূর্ববৎ”—(ভা০ ১০।১৩।২৬)।—পূর্বে যেমন যশোদা-নন্দনে ব্রজবাসিদের স্নেহ নিজ পুত্র থেকে বৃদ্ধিশীল ছিল ইদানীং এক বৎসর পর্যন্ত নিজ পুত্রেও সেইরূপ বৃদ্ধিশীল হল—যশোদা-নন্দনে কিন্তু এই স্নেহবল্লী নিত্য নবনবায়মানরূপে বেড়ে

## শ্রীশুক উবাচ ।

৫০। সর্বেষামপি ভূতানাং গৃপ স্বাত্মেব বল্লভঃ ।  
ইতরেহ পত্যবিত্তান্তান্তদ্বল্লভতয়েব হি ॥

৫০। অন্বয়ঃ শ্রীশুক উবাচ—হে গৃপ, সর্বেষাম্ অপি ভূতানাং স্বাত্মা ( স্ব স্ব আত্মা ) এব বল্লভঃ ইতরে ( আত্ম ভিন্না ) অপত্যবিত্তান্তা হি তদ্বল্লভতয়া এব ।

৫০। শূলানুবাদঃ শ্রীশুকদেব বললেন—হে রাজন् ! নিজ আত্মাই প্রাণী সকলের প্রিয় হয়ে থাকে । পৃত্র-ধন প্রত্তি অপর বন্ত আত্মার প্রিয় বলে গৌণভাবে প্রিয় ।

উঠ্টে লাগল ।” এই শ্লোকের পরিপ্রেক্ষিতে শ্রীকৃষ্ণ সম্বন্ধে পূর্বপক্ষের অবকাশ হচ্ছে, যথা—আচ্ছা কৃষ্ণে কি করে স্নেহের আধিক্য হচ্ছে এখানে ? এর উত্তরে—কৃষ্ণের বেলায় বিষয় সৌন্দর্যের আধিক্য তো আছেই—কিন্তু এর থেকেও আধিক্য যে মমতা ও দেহ সম্বন্ধের, তাই বক্তব্য এ সম্বন্ধে । এই সিদ্ধান্ত বিশেষ জ্ঞানবার ইচ্ছাতেই এই পূর্বপক্ষ, এরূপ ভাব ॥ জী০ ৪৯ ॥

৪৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ “অর্জোকসাং স্বতোকেষু স্নেহবল্যাক্রমন্বহম্ । শনৈর্নিঃসীম বর্ণনে যথা কৃষ্ণে ভগ্নবৰ্ব” দিত্যাদিনা স্বতোকেভ্যাইপি পরপুত্রে কৃষ্ণপ্রেমাধিক্যং ব্যঞ্জিতম্ । তত্ত্ব পৃচ্ছতি ব্রহ্মান্তি, পরোক্তবে নন্দপুত্রে স্বোক্তবেষু স্বস্তপুত্রেষপি যঃ প্রেমা অভূতপূর্বং ব্রহ্মমোহনাং পূর্বং ন ভূতঃ । লোকে হি অতিগ্নবন্তমাদপি পরপুত্রাং গুণহীনেহপি স্বপুত্রে প্রেমাধিক্যং দৃশ্যত ইত্যতো লোকবিরুদ্ধাদিদং পৃচ্ছতে ইতি ভাবঃ ॥ বি০ ৪৯ ॥

৪৯। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ পূর্বে যেমন কৃষ্ণে স্নেহ স্বপুত্র থেকেও ব্রজজনদের বৃদ্ধিশীল ছিল ইদানীং নিজপুত্রেও সেই রূপ হল, কৃষ্ণে কিন্তু ইহা নবনবায়মান রূপে বেড়ে উঠল” ইত্যাদি দ্বারা নিজনিজ পুত্র হতেও পরপুত্র কৃষ্ণে প্রেমাধিক্য প্রকাশিত হল । সে সম্বন্ধে রাজা পরীক্ষিঃ জিজ্ঞাসা করছেন—ব্রহ্মন् ইতি । পরোক্তবে—নন্দপুত্রে । স্বোক্তবেষু অপি—নিজ নিজ পুত্রেও যঃ প্রেম—যে প্রেম অভূতপূর্বং—ব্রহ্মমোহনের পূর্বে হয় নি । এই জনসমাজে অতিশয় গুণবান् পরপুত্র থেকেও গুণহীন হলেও নিজ পুত্রে প্রেমাধিক্য দেখা যায় । অতএব লোকবিরুদ্ধ হণ্ডয়ার দরুণ এই জিজ্ঞাসা—এরূপ ভাব ॥ বি০ ৪৯ ॥

৫০। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ পরমাত্মা শ্রীকৃষ্ণেইসৌ সর্বেষামেব প্রিয়দাত্মনঃ অপ্যধিকপ্রিয়ঃ, কিমুত আত্মীয়েভ্যঃ স্মৃতবিষয়াদিভ্য ইতি বক্তুমাদাবাত্মনঃ স্বতঃ প্রেষ্ঠত্বমন্তেষাঃ তত্পাদিকমেবেত্যাহ—সর্বেষামিতি পঞ্চভিঃ । তত্ত্ব পুর্থমতঃ স্বাত্মতি—দেহদেহবিবেকেনাহংতাস্পদমাত্মুচ্যতে, মমতাস্পদে প্রেমব্যবচ্ছেদার্থম্ । স্ব-শব্দশ্চ পুত্রিস্ম অনুভবাপেক্ষয়া । হে গৃপেতি—ত্বাদশস্ত স্বধর্মতঃ পুজাপালনমপি ত্বৈবেতি ভাবঃ । হীতি—তত্ত্বান্তবাদিপুর্মাণঃ বোধয়তি ॥ জী০ ৫০ ॥

৫০। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃ [ শ্রীধর—শ্রীকৃষ্ণের সাক্ষাৎ আত্মধর্ম থাকায় তাতে

৫১। ত্রাজেন্দ্র যথা স্নেহঃ স্বস্তকাঞ্চনি দেহিনামু ।

ন তথা মমতালম্বিপুত্রবিত্তগৃহাদিষু ॥

৫১। অন্বয়ঃ [হে] রাজেন্দ্র, তৎ ( তস্মাত ) দেহিনাঃ স্বস্তকাঞ্চনি ( স্বং স্বং আত্মানাঃ প্রতি ) যথা স্নেহঃ মমতালম্বিপুত্রবিত্তগৃহাদিষু ন তথা ।

৫১। মূলানুবাদঃ অতএব হে রাজেন্দ্র ! সকল জীবেরই নিজ আত্মার প্রতি যেরূপ ভালবাসা, মমতার বিষয় পুত্রধন গৃহাদিতে সেৱুপ নয় ।

সকল আত্মীয় থেকে প্রেমাধিক্য সম্মিলিত, এই কথা বলার জন্য প্রথমে তাবৎ আত্মার স্বতঃ প্রেষ্ঠ, অন্যে যে প্রেষ্ঠতা আরোপিত । ]

পরমাত্মা এই শ্রীকৃষ্ণ সকলেরই প্রিয় বলে আত্মা থেকেও অধিক প্রিয় । আত্মীয় ও স্বর্খে বিষয় থেকে যে অধিক পিয়, সে আর বলবার কি আছে ? ইহা বলার জন্য পুথমে, আত্মার যে স্বতঃ প্রেষ্ঠ ও অন্য সবের যে এই প্রেষ্ঠতা আরোপিত, ইহাই বলা হচ্ছে—সর্বেষামু ইতি পঁচাটি শ্লোকে । এ সম্বন্ধে প্রথমে স্বাত্মা ইতি—নিজ আত্মাই সমস্ত প্রাণীর প্রিয় । দেহ দেহী অবিবেক হেতু যে ‘অহঃ ভাব’ তার আশ্রয় আত্মার কথাই যে মাত্র এখানে উল্লেখ করা হল, মমতাস্পদ দেহাদির কথা হল না—তার উদ্দেশ্য—‘আত্মাই’ গ্রীতির আধাৰ, মমতাস্পদ পুত্রাদি নয় । পুত্রাদি নিজে থেকেই প্রিয় হয় না, আত্মার সম্বন্ধেই প্রিয় হয়, এই পার্থক্য বুঝানো । ‘স্বং’ ‘নিজ’ শব্দটি প্রাণী সকল প্রত্যেকের নিজ নিজ আত্মার অনুভব অপেক্ষায় । হে গুপ্তে—এই সম্বোধনের ধৰনি, রাজাদের স্বর্ধমতঃ প্রজা পালনও নিজেদের আত্মার স্বর্খের জন্যই হয়ে থাকে । হি ইতি—এই পদে এই বিষয়ে অনুভবাদিই যে প্রমাণ তাই বুঝানো হচ্ছে । জী০ ৫০ ॥

৫০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ ভো রাজন्, মমতাস্পদেভ্যঃ পুত্রাদিভ্যঃ সকাশাদহস্তাস্পদে আত্মানি প্রেমাধিক্যমিতি লোকরীতিঃ প্রথমং দৃশ্যতাং তত এবাস্তু সিদ্ধান্তে ভবিষ্যতীত্যাহ—সর্বেষামিতি পঞ্চতিঃ । বল্লভঃ লোকদৃষ্ট্যা আত্যন্তিকগ্রীতিবিষয়ঃ স চ পুত্রিদেহমেকেক এব ন তথান্তে ইত্যাহ—ইতরে ইতি ॥ বি৫০॥

৫০। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ শ্রীশুকদেব বলছেন—হে রাজন् ! মমতাস্পদ পুত্রাদি থেকে ‘অহস্তাস্পদ’ অর্থাৎ অহঃ ভাবের আশ্রয় আত্মাতে প্রেমাধিকা—এই লোকরীতি প্রথমেই দেখা হউক, অতঃপরই এই বিষয়ের সিদ্ধান্ত এসে যাবে—ইহাই বলা হচ্ছে সর্বেষামু ইতি পঁচাটি শ্লোকে । বল্লভঃ—লোক দৃষ্টিতে আত্যন্তিক গ্রীতিবিষয় (আত্মা) । সেই আত্মা প্রতি দেহে একই—অপর সব সেইরূপ নয় । এই আশ্রয়ে বলা হচ্ছে—ইতরে ইতি ॥ বি০ ৫০ ॥

৫১। শ্রীজীব-বৈৰোঁ তোষণী টীকাৎ তদেব ব্যতিরেকেণাহ—তদিতি । ত্রাহঙ্কারাস্পদ ইত্যাক্ত্যব তেষাং ব্যাখ্যা, পরত্র পঞ্চে তু অহঙ্কারাস্পদেইপি দেহ-আত্মেত্যাদিকা জ্ঞেয়া । পাঠান্তরস্ত ন সঙ্গতম্, অস্মৈব বিবক্ষিতত্বাং দেহস্তু নিরন্তরশ্লোকে বক্ষ্যমানত্বাং ; মমতাবলম্বীতি ষষ্ঠ্যর্থস্ত বা ব্যবহিতত্বাং

৫১। দেহাত্মবাদিনাং পুংসামপি রাজন্যসন্তম ।

যথা দেহঃ প্রিয়তমস্তথা নহন্তু যে চ তমু ॥

৫২। অন্ধঃ [হে] রাজন্য সন্তম, দেহাত্মবাদিনাং পুংসাম্ অপি দেহঃ যথা প্রিয়তমঃ তঃ (দেহঃ) অন্তু (পশ্চাং) যে চ (গেহ কলত্ব পুত্রাদয়ঃ) তথা ন হি [ন ভবন্তি] ।

৫২। মূলান্তুবাদঃ হে সর্বশ্রেষ্ঠ রাজর্ষি ! দেহাত্মবাদী লোকেদেরও যথা দেহ প্রিয়তম বলে অনুভূত হর, সেইরূপ হয় না পুত্রবিত্তাদি ।

ন্যূনতা যোগোবেত্যর্থঃ । হে রাজেন্দ্র ইতি সাত্রাজ্যেহপ্যাত্মবৎ স্নেহো নাস্তীতি ভবতা জ্ঞায়ত এব ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ৫১ ॥

৫১। শ্রীজীব বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ উহাই ব্যতিরেক মুখে বলা হচ্ছে—তৎ ইতি । এ বিষয়ে শ্রীধরস্বামীর ব্যাখ্যা স্বস্তকান্তুনি—‘অহঙ্কারাস্পদ দেহে’—সেই কারণে নিজ অহঙ্কারাস্পদ আত্মার পুত্র স্নেহ । এখানেই ৫১ শ্লোকের ব্যাখ্যা শেষ করেছেন স্বামিপাদ । পরে ৫২ শ্লোকের ‘দেহাত্মবাদিনাং পদের সহিত অন্ধ করে ব্যাখ্যা একূপ হবে, যথা—একূপ হলেও ধারা দেহকেই আত্মবুদ্ধি করেছে সেই জীবের যথা দেহ প্রিয়তম ইত্যাদি । পাঠান্তরও সঙ্গত হবে না স্বামিপাদের মতে । হে রাজেন্দ্র—এই সম্বোধনের দ্বন্দ্বনি—সাত্রাজ্যেহ আত্মবৎ স্নেহ নয়—হে রাজা, তুমি তো এ ভালভাবেই জান ॥ জী০ ৫১ ॥

৫১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ যথা নিরূপাধিকঃ ॥ বি০ ৫১ ॥

৫১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ যথা—নিরূপাধিক ॥ বি০ ৫১ ॥

৫২। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ দেহ এবাত্মেতি-বাদিনাম্ অত্যন্তাবিবেকিনামিত্যর্থঃ ; তন্মতেহপ্যাত্মন এব প্রিয়তমস্তঃ পর্যবস্থে ; আত্মত্যৈব দেহেইভিমানেন প্রিয়তমস্তাং । হি নিশ্চয়ে, তর্থে চকারঃ । হে রাজন্যসন্তমেতি—কেচিদ্বাজন্তা দেহাত্মবাদিনোহসন্ত এব, আত্মবাদিনশ্চ সন্ত, ঈশ্বরবাদিনঃ সন্তরাঃ, তেষু শ্রীকৃষ্ণকপ্রিয়ত্বাত্মঃ সন্তম ইতি ভাবঃ ॥ জী০ ৫২ ॥

৫২। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকান্তুবাদঃ দেহই আত্মা একূপ ধারা বলে অর্থাৎ অত্যন্ত অবিবেকীদের । তাদের মতেও আত্মারই প্রিয়তমস্ত পর্যবসিত হয় । এরা দেহকেই আত্মা বলে অভিমান করে, সেই হেতুই প্রিয়তম হয় দেহ । হি—নিশ্চয় । চ—তু অর্থে ‘চ’ কার । হে রাজন্যসন্তম—রাজন্য পাঠও আছে কোথাও কোথাও । দেহাত্মবাদিনা অসাধু । আত্মবাদিনা সাধু । ঈশ্বরবাদিনা সাধুতর । এদের মধ্যে শ্রীকৃষ্ণকপ্রিয়ত্ব হেতু তুমি সন্তম—সর্বশ্রেষ্ঠ সাধু, একূপ ভাব ॥ জী০ ৫২ ॥

৫২। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ সচাত্মামূর্চ্ছেহে এব জ্ঞায়তে ইতি তন্মতেনাহ—দেহ এবাত্মেতি বদিতুং শীলঃ যেবাঃ তঃ দেহঃ অনুভবন্তি যে পুত্রাদয়স্তে তথা ন প্রিয়তমা ইত্যর্থঃ ॥ বি০ ৫২ ॥

৫৩ । দেহেইপি মমতাভাক্ত চেতুর্দশো নাম্বৰ৯ প্রিয়ঃ ।  
ঘজ্জীর্য্যত্যপি দেহেইশ্বিনু জীবিতাশা বলীয়মী ॥

৫৩। অস্ত্রঃ দেহঃ অপি চে মমতাভাক্ত তর্হি অসৌ (দেহঃ) আত্মবৎ প্রিযঃ ন ভবতি যৎ  
অস্ত্রিন দেহে জীৰ্ণতি (জৰাগ্রন্তে) অপি জীৱিতাশা বলীয়সী ।

৫৩। গুলানুবাদঃ যদিও এই দেহ মমতাস্পদ, তথাপি উহা আত্মাতুল্য প্রিয় নয়। যেহেতু এই দেহ জরাগ্রস্ত হলেও বাঁচবার ইচ্ছা বলবত্তী থাকে।

৫২। শ্রীবিশ্বনাথ ঢীকানুবাদঃ সেই আত্মাকে মৃচ্ছণ দেহ বলেই জানে। তাদের মতানুসারে  
বলা হচ্ছে, দেহাত্মবাদিনাং—দেহাত্মবাদিদের দেহই আত্মা, এরূপ বলাই স্বত্ত্বাব যাদের। তম—দেহকে  
অনু—অনুভব করে (প্রিয়তম বলে)। ঘে-পুত্রবিত্তাদি, ‘তে’ সেই সব তথা প্রিয়তম নয়, যথা দেহ ॥বি.৫২॥

৫৩ । শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকা ॥ মমেতি দেহঃ মন্ত্রমানানামবিবেকিনাঃ মতবালন্ধ্যাহ—  
দেহোহিপীতি । তৈর্যাখ্যাতম্ । তত্ত্ব প্রথমপক্ষেইপীতি সন্তানবনারাঃ, পুত্রাতপেক্ষয়া সমুচ্চয়ে বা, দ্বিতীয়-  
পক্ষেইবিবেকদশায়ামিতি, বলীয়সীতি বিশেষণেনাক্ষিপ্যতে । এতৎপ্রতিযোগিতয়া বিবেকিন ইত্যপি, অসৌ  
দেহোহিপীত্যনয়োরবিত্যোরর্থঃ ব্যাচষ্টে—সোহিপীতি । নাতীবাস্ত্বা ইতি ত্রিয়তাঃ জীবতু বেত্যপেক্ষাধিক্যঃ  
নাস্তীত্যর্থঃ । ইদং নাত্ববৎ প্রিয় ইত্যশু ব্যাখ্যানমিতি ; যদ্ব, আত্মবৎ পূর্বমবিবেকেনাত্মতয়া গৃহীতোহিঃতা-  
বিষয়ো দেহস্তদ্বৎ প্রিয়ো ন ভবতীত্যর্থঃ । যদ্যন্মাজজীব্যতি রোগাদিনাভিভূতেইশ্মিন্ম মমতাস্পদে দেহবিষয়ে  
জীবিতাশা—‘অয়ঃ দেহস্তিষ্ঠত্ব’ ইতি বাঞ্ছাপি অবলীয়সী পূর্বাপেক্ষয়া স্বল্পাপি ভবতি, বিবেকতোহিশ্মিন্নাত্ম-  
তাপগমেনাত্মিপ্রিয়থাভাবৎ ॥ জী ॥ ৫৩ ॥

৫৩ । শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ মম ইতি—দেহেতেই যাদের আত্মবুদ্ধি সেই অবিবেকিগণের মত অবলম্বন করে বলা হচ্ছে—দেহেইপি । শ্রীষ্মামিপাদের ব্যাখ্যার বিশেষণ করা হচ্ছে—স্বামিপাদের প্রথম ব্যাখ্যা “ঘেহেতু ‘জীয়ত্যপি’ আসন্ন মরণেও বাঁচবার ইচ্ছা হয় । এর ভাব একপ—বাচব না, এই ভাব নিশ্চিত হলেও দেহে যে প্রেমাস্পদত্ব, তা আত্মগত হয়ে যায়” । এই প্রথম ব্যাখ্যার উপর শ্রীজীবের টিপ্পনী—এখানে ‘নিশ্চিতে অপি’ সন্তাবনায় ‘অপি’ পদের প্রয়োগ অর্থাৎ বাচব না, একপ যদি নিশ্চিত হয় ; বা ‘দেহে অপি’ সমুচ্চয়ে অপি—দেহ পুত্রবিত্ত প্রভৃতিতে প্রেমাস্পদত্ব ইত্যাদি । স্বামিপাদের দ্বিতীয় ব্যাখ্যার উপর টিপ্পনী—দ্বিতীয় ব্যাখ্যা—‘ঘেহেতু যে দেহে বাঁচবারও ইচ্ছা অবিবেকদশায় ছিল, বিবেকিগণ যদা মমতাভাগী হয় তদা সেই দেহও সেই আত্মবৎ পিঁয় হয় না, অতএব দেহে অতীব আস্থা থাকে না ।’ টিপ্পনী—‘অবিবেকদশাতে এই যে বলবত্তী ইচ্ছা,—ইচ্ছার পূর্বে বলবত্তী বিশেষণ দেওয়াতে এ বিষয়ে আক্ষেপ (নিন্দা) ধ্বনিত হচ্ছে । এরই প্রতিযোগি বিবেকদশায় দেহ আত্মবৎ পিঁয় হয় না । সেই দেহে বাঁচবার ইচ্ছাও বলবত্তী হয় না । ‘নাতীবাস্ত্বা’ এই দেহে আস্থাও থাকে না অর্থাৎ মরণে বাঁচনে বিশেষ কিছু অপেক্ষা নেই । দেহ আত্মবৎ পিঁয় হয় না । এই পর্যন্ত স্বামিপাদের ব্যাখ্যা ।

৫৪। তস্মাং প্রিয়তমঃ স্বাম্ভা সর্বেষামপি দেহিনামু।  
তদর্থমেব সকলং জগদেতচরাচরম্॥

৫৪। অন্বয়ঃ তস্মাং সর্বেষাম্ অপি দেহিনাং স্বাম্ভা প্রিয়তমঃ এতৎ সকলং চরাচরং জগৎ তদর্থম্ এব।

৫৪। মূলানুবাদঃ সেই হেতু সকল জীবেরই নিজ নিজ আত্মাই প্রিয়তম, এই আত্মার স্বর্খের জন্মাই চরাচর সকল জগৎ যৎকিঞ্চিং প্রিয় হয়ে থাকে।

অথবা, আত্মবৎ—পূর্বে অবিবেকে আত্মারপে গৃহীত অহস্তা-বিষয় দেহ আত্মবৎ প্রিয় হয় না। যৎ—যেহেতু জীর্যতি—রোগাদি অভিভূত এই মমতাস্পদ দেহ বিষয়ে জীবিতাশা—বাচন-ইচ্ছা—এই দেহ টিকে থাকুক, এরপ বাস্তুও ‘অবলীয়সী’ পূর্বাপেক্ষা স্বল্পও হয়ে থাকে—বিবেকতৎ এ দেহেতে আত্মতা অপগমে অতিপ্রিয়ত্ব অভাব হেতু ॥ জী০ ৫৩ ॥

৫৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ দেহান্বাদিনাং তেষামপি কদাচিদীষিবেকে সতি আঁচ্ছেব প্রিয়ঃ স্তান্তরতথা দেহ ইত্যাহ—দেহোহিপি অহস্তাস্পদাদীভূতোহিপি দেহ ঈষদ্বিবেকেন যদি মমতাভাক্ত স্বান্দাদোঁ দেহ আত্মবৎ প্রিয়ো ন ভবেৎ। কিন্তু আত্মানুরোধেনেব প্রিয়ঃ স্তান্ত্যর্থঃ। তত্ত্ব লোকানুভবমেব প্রমাণয়তি—যদিতি। সর্বত্র দেহত্যাগে আত্মনোহিতিকষ্টঃ দৃষ্ট্বা তদতিকষ্টঃ মমাত্মনো মা ভবত্তি বুদ্ধেব আত্মতিম্বেহাদেব দেহে জীবিতাশা অধিকা ভবতীত্যর্থঃ ॥ বি০ ৫৩ ॥

৫৩। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ দেহান্বাদী তাদেরও কদাচিং ঈষৎ বিবেক হলে আত্মাই প্রিয় হয়ে থাকে, দেহ তথা নয়, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, দেহোহিপি—অবিবেক হেতু দেহ অহস্তাস্পদাদীভূত হলেও ঈষৎ বিবেকের উদয়ে যদি মমতাপাত্র হয় তদা এই দেহ আত্মবৎ প্রিয় হয় না। কিন্তু আত্মার অনুরোধেই প্রিয় হয়, এরপ অর্থ। সেখানে লোকানুভবই প্রমানরূপে উল্লেখ করা হচ্ছে, যথা—যৎ ইতি। যেহেতু সর্বত্র দেহ ত্যাগে আত্মার অতিকষ্ট দেখে সেই অতি কষ্ট আমার আত্মার আত্মার না হউক, এই বুদ্ধিতেই আত্মাতে অতি স্নেহ হেতুই দেহে ‘জীবিতাশা’ বাঁচবার ইচ্ছা অধিক হয়ে থাকে, এরপ অর্থ ॥ বি০ ৫৩ ॥

৫৪। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ চরং দেহাপত্যাদি, অচরং গেহাদি, তদাত্মকমেতজ্জগচ্চাপি সকলমপি যৎকিঞ্চিদ্বিত্যর্থঃ। এতেনাত্মনঃ সুখস্বরূপত্বক্ষণ বোধিতম্ ॥ জী০ ৫৪ ॥

৫৪। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃ চরং—দেহ পুত্রাদি, অচরং—গেহাদি। এবং তদাত্মক এই জগৎ সকলও যৎকিঞ্চিং প্রিয় হয় ॥ জী০ ৫৪ ॥

৫৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ তস্মাদিতি। চরং পুত্রকলত্রাদি। অচরং গৃহষ্টপট্টাদি। তেন লোক-দৃষ্ট্যা পুত্রাদিভ্যঃ সকাশাদাত্মন এবাত্যন্তিক শ্রীতিবিষয়ত্বং প্রতিপাদিতম্ ॥ বি০ ৫৪ ॥

৫৪। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ তস্মাং—সেই হেতু। চরং—পুত্রকলত্রাদি। অচরং—ষ্টপট্টাদি। এর দ্বারা লোকদৃষ্টিতে পুত্রাদি থেকে আত্মারই আত্যন্তিক শ্রীতি-বিষয়ত্ব প্রতিপাদিত হল ॥

৫৫। কৃষ্ণমেনমবেহি ত্রমাঞ্চানমখিলাঞ্চনাম্ ।

জগদ্বিতায় সোহপ্যত্র দেহীবাভাতি মায়য়া ॥

৫৫। অন্বয়ঃ সং এবং কৃষ্ণ অখিলাঞ্চনাং (সর্বজীবানাং) আচ্চানং অবেহি (জ্ঞানীহি) সঃ জগদ্বিতায় অত্র অপি মায়রা দেহী ইব আভাতি ।

৫৫। যুলানুবাদঃ তুমি এই কৃষ্ণকে অখিল জীবের পরমাত্মা বলে জানবে । পরমকরূপ বলে স্বভক্ত-প্রসঙ্গে জগতের মঙ্গলের জন্য তিনি কল্পে কল্পে এই জগতে আবিভূত হন । যুগে মায়ামুঞ্চ হয়ে তাঁকে দেহধারী সাধারণ জীব বলে মনে করে ।

৫৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎঃ এবং দেহদ্বয়াতিরিক্তস্তু শুদ্ধস্তু আচ্চানঃ স্বতঃঃ পুঁয়ত্ব-মুক্ত্বা বিবক্ষিতমাহ—কৃষ্ণমিতি । ‘কৃষিভূ’বাচকঃ শব্দেো গঞ্চ নিৰ্বৃত্বাচকঃ । তয়োরৈক্যঃ পরঃ ব্রহ্ম কৃষ্ণ ইত্যভিধীয়তে ॥’ ইত্যেতন্ত্রে তত্ত্বানন্দনরূপমখিলানামাঞ্চনাং সূর্যমণ্ডলানীয়স্তু তস্তু রশ্মিপরমাণুস্থানীয়ানাং শুদ্ধানামপি ক্ষেত্রজ্ঞানাং পরমস্বরূপহেন পরমাত্মানমবেহি, তর্হি কথঃ লোকে দৃশ্যতয়া ভাতি ? তত্ত্বাহ—জগদ্বিতায়েতি । সোহিপি সর্বত্ত্বপরমস্বরূপোহিপি পরমকল্যাণগুণহেন পরমকারণিকহাং স্বভক্তপুসঙ্গেন জগতোহিপি হিতায়াত্র জগতি ভাতি, কল্পে কল্পে স্বরূপশক্ত্যা পুকাশতে । নন্ম যদি তাদৃশ এব কৃষ্ণতর্হি কথঃ দেহাত্মবিভাগাদিনা তদ্বিরুদ্ধধর্ম্ম ইবাভাতি ? তত্ত্বাহ—মায়য়েতি । আচ্চারামাণাং তৎ-পুঁয়জনানাঞ্চাত্মাধিক-নিরূপাধিপরমপ্রেমাণ্পদত্বাংশহেন তদ্ব্যতিরিক্তবস্তু-সন্তেদাভাবাদিতি ভাবঃ । নিরূপাধিপরমপ্রেমাণ্পদত্বং খন্দাত্মানন্দত্বক্ষেত্রি, অতএব শ্রীমধ্বাচার্যধৃতঃ মহাবারাহ-বচনম—দেহদেহিবি-ভাগোহ্ত্র নেশ্বরে বিশ্বতে কৃচিৎ’ ইতি । তদেবমসুরাদীনাং মায়াবৰণান্ব তথা ভাতি ; ‘নাহঃ পুকাশঃ সর্বস্তু যোগমায়াসমাবৃতঃ’ ইতি শ্রীভগবদগীতাম্বুজ (৭।২৫) চ । তত্র যোগমায়াত্মক়টুষ্টনাকারি কিমপি মম বুদ্ধি-সৌষ্ঠবমিতি শ্রীস্বামিচরণাশ্চ । তৎপুঁয়জনানাং তৎপ্রেমভাবিতান্ত্বঃকরণে ক্ষীরে সিতোৎপলবদেকজাতীয়-হেন প্রেমাণ্পদতাস্ত্বভাবেহসী স্বমাধুরীভিঃ অধিকমাভাতি, অন্তর যথোচিতমিতি স্থিতে সর্বাতিশয়িত-প্রেমস্ত্বভাবানাং শ্রীব্রজবাসিনাং কিমুতেতি ভাবঃ ॥ জী০ ৫৫ ॥

৫৫। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ এইরূপে দেহদ্বয়ের অতিরিক্ত শুদ্ধ আচ্চার স্বতঃঃ পুঁয়ত্ব বলে বক্তব্য বিষয় বলা হচ্ছে—কৃষ্ণম্ ইতি । ‘কৃষি’=সন্তাবাচক, গ=নিৰ্বৃত্বি বাচক—সুত্রাঃ কৃষ্ণনামে সংস্কৃপ, আনন্দস্বরূপ পরব্রহ্মই বোক্তব্য । এই লক্ষণে লক্ষিত কৃষ্ণনামক একে—শ্রীযশোদানন্দনরূপ কৃষ্ণকে অখিলাঞ্চনাম্—অখিল আচ্চার, সূর্যগুল স্থানীয় ক্ষেত্রের রশ্মিপরমাণুস্থানীয় শুদ্ধ জীবাত্মা সকলেরও পরম স্বরূপ বলে যিনি পরমাত্মা মেই তাঁকে জানো । তাই যদি হয় তবে এ জগতে তিনি কি করে দৃশ্যরূপে পুকাশ পাচ্ছেন ? এরই উত্তরে বলা হচ্ছে—জগদ্বিতায় ইতি । মোহিপি—সকল আচ্চার পরমস্বরূপ হয়েও পরমকল্যাণ-গুণস্বরূপ বলে পরমকারণিক হওয়া হেতু স্বভক্ত-পুসঙ্গে জগতেরও মঙ্গলের জন্য এই জগতে আভাতি কল্পে কল্পে স্বরূপশক্তিদ্বারা পুকাশিত হন । পূর্বপক্ষ,

আচ্ছা, কৃষ্ণ যদি তাদৃশই হন, তা হলে কেন দেহ আস্তা বিভাগাদি দ্বারা বিরুদ্ধধর্ম দেহীর মত প্রকাশিত হন। এরই উক্তরে, মায়া ইতি। আস্তাৰামগণের এবং কৃষ্ণের প্রিয়জনদের আস্তা থেকেও অধিক নিরূপাধি পরম প্রেমাস্পদ সর্বাংশ স্বরূপের সহিত তদ্ব্যতিরিক্ত বস্তুর মিলন হয় না বলে—একাজ মায়াৰই বলতে হয়। নিরূপাধি পরমপ্রেমাস্পদ স্বরূপই আস্তা স্বরূপ এবং আনন্দ স্বরূপ—অতএব শ্রীমধ্বাচার্য ধৃত মহাবারাহ বচনে—“ঈশ্বরের বেলায় কখনও দেহ দেহী আলাদা নয়”। তাই অস্তুরাদিৰ মায়াৰ আবৱণ থাকাৰ সেৱুপ প্রকাশ পান না, ‘যোগমায়া সমাবৃত আমি সকলেৰ নিকট প্রকাশ পাই না’—(শ্রীগীতা ৭।২৫)। শ্রীস্বামিচৰণও বলেছেন—মেখানে দুর্ঘটঘটনাকাৰী যোগমায়াই সব কিছু সমাধান কৰছেন—আমাৰ বুদ্ধিৰ সৌষ্ঠব এ বিষয়ে তুচ্ছ। কৃষ্ণের প্রিয়জনদেৱ কৃষ্ণপ্রেমভাবিত অন্তকৰণে ক্ষীৰে মিছিৰিখণ্ডেৱ মতো একজাতীয় গুণেৱ দ্বাৰা সেই প্রেমাস্পদতা স্বভাৱ কৃষ্ণ নিজমাধুৰীৰ দ্বাৰা অধিক রূপে প্রকাশ পান—অন্তত প্রকাশ পান যথোচিত—এইৱপ মৱিস্থিতিতে সর্বাতিশয়িত প্ৰেমস্বভাৱ শ্রীব্ৰজবাসিদেৱ কথা আৱ বলবাৰ কি আছে? এৱপ ভাব ॥ জী০ ৫৫ ॥

৫৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ বিক্ষিতং সিদ্ধান্তং প্রতিপাদয়ঃস্তত্ত্বদৃষ্ট্য। তস্মাপ্যাত্মন আপেক্ষিকপ্রীতিবিষয়ত্বমেৰ আত্যন্তিকপ্রীতিবিষয়ত্বং কেবলং কৃষ্ণস্যেবত্যাহ—কৃষ্ণমিতি। অখিলানামাত্মনাং জীবানামপ্যাত্মনং পৰমাত্মামেৰ কৃষ্ণমবেহি, তেন পুত্রাদিষ্য প্রীতিৰ্থা দেহানুৱোধেন দেহে চ প্রীতিৰ্থা আস্তানুৱোধেন তথেবাত্মন্ত্বপি প্রীতিঃ পৰমাত্মানুৱোধেন সচ পৰমাত্মা কৃষ্ণ এব মূর্ত্তঃ পূৰ্ণ এব। যদৃক্তঃ “বিষ্টভ্যাহমিদং কৃৎস্মমেকাংশেন স্থিতো জগদিত্যতঃ কৃষ্ণস্যেবাত্যন্তিক প্রীতিবিষয়ত্বাত্মকৈব প্রীতিঃ পৰাকার্ত্তেতি স্বপুত্রেভ্যোহিপি তত্ত্ব যৎ প্ৰেমাধিক্যং তদৃপপাদিতম্। কিঞ্চ, জীবানাং ভদ্র্যভাবাং মায়া জ্ঞানাবৱণাচ ভক্ত্যেক প্রকাশে তস্মিংস্তাদৃশত্বেনানুভবো মায়িকজীবানামভক্তানাং কথমস্তুত্যতঃ পুত্রাদিস্যেব লোকানাং প্রীতিবিষয়ত্বেনানুভবো ন তস্মিন্দ, ব্ৰজবাসিনাস্ত মায়াতীতান্তক্ষিপ্তপূৰ্ণভাচ যথাৰ্থ এবানুভব ইত্যত্স্তেষাং স্বপুত্রোদিভ্যোহিপি তস্মিন্দ প্ৰেমাধিক্যং স্বাভাবিকং বৰ্তত এবেতি সমাধেয়ম্। জগদ্বিতায়াবৰ্তীৰ্ণঃ স কৃষ্ণোহিপি মায়া দেহীৰ আভাতি স্বাবিদ্য়া মুঠেজীৰ ইব ভৌতিদেহবান্প্রতীয়তঃ ইত্যৰ্থঃ। যদ্বা, মায়ৈব যো দেহস্তুনিব মায়োপাধিৰিব প্রতীয়তে নতু স মায়োপাধিৰিত্যৰ্থঃ। অতএব মধুসূদনসৱস্তীপাদৈৱপি “সচিং ত্রুট্যেকবপুষঃ পুরুষোভ্যন্ত নারায়ণস্ত মহিমা নহি মানমেতি”। “চিদানন্দাকারং জলদুরচিসারং শ্রুতিগিরাং ব্ৰজস্ত্রীণাং হার” মিত্যাদি বহুশো বৰ্ণিতম্। যদ্বা, নহু পৰমাত্মা খল্লিয় গ্ৰাহো ন ভবেৎ। কৃষ্ণস্ত সবৈবদৃশ্যত এবেতি তত্ত্বাত্মকত এব হিতায় মায়া নিহেতুকাচিন্ত্য়া কৃপয়া সোহিপি অত জগজ্জনেন্দ্ৰিয়েযু দেহীৰ আভাতি স্বয়মেৰ তদগ্রাহত্বেন প্রকাশতে ইতি। অতক্তদিচ্ছয়া তদগ্রহীতেৱিন্দ্ৰিয়েৱ স গৃহতে ন পুনৰিন্দ্ৰিয়েঃ স্বয়মেৰ শব্দাদিৰিব গ্ৰহীতুঃ শক্য ইতি ভাবঃ। অতএব ভাগবতামৃত্যুতঃ নারায়ণাধ্যাত্মবচনম্। “নিত্যাব্যক্তেহিপি ভগবানীক্ষ্যতে নিজশক্তিতঃ। তামৃতে পৰমানন্দং কঃ পশ্যেতামিতঃ প্ৰভুম্”। ইতি তত্ত্বাকারিকাচ ততঃ স্বয়ং প্রকাশত্বক্ষত্যা স্বেচ্ছা প্রকাশয়া। ‘সোহিভিব্যক্তে ভবেন্নেত্রে ন নেত্ৰবিষয়ত্বতঃ’ ইতি তত্ত্ব হিতমন্তদেশীয়ানামানুকূলজনানাং স্বকৃপাদৃষ্টিদানেন্নেব স্বমাধুৰ্য্যগ্ৰাহণম্, প্ৰতিকূলানাং কংসাগুৰুণাস্ত পিতৃদৃষ্টিৰসনয়া মৎস্তগুকাভোজনমিব

গ্রাহক তৈরে বেন্দ্রিয়ায়ে স্তম্ভাধূর্য গ্রাহণ রহিত মেব দর্শনঃ ধ্যানাবেশ সিদ্ধ্যর্থঃ আবেশফলঞ্চ সর্বাপরাধে পশ্চমন-  
পূর্বকো মোক্ষঃ স এব তেষাং হিতম্। কিঞ্চ, ব্রজস্থানামেশ্বর্যজ্ঞানশৃঙ্গানামন্ত্রে বামমুকুলপ্রতিকূলানামপি  
যত্পি সদেহে বাভাতি তদপি “দেহদেহিবিভাগোহত্র নেঞ্চরে বিশ্বতে কচিদি”তি মধ্বাচার্যধৃত মহাবারাহ-  
বচনাদেব শাস্ত্রজ্ঞেই বৈতি বক্তু মযোগ্যত্বাদিবশব্দপ্রয়োগঃ ॥ বি ০ ৫৫ ॥

৫৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ বক্তব্য সিদ্ধান্ত প্রতিপাদন করতে গিয়ে তত্ত্ব দৃষ্টিতে সেই  
আত্মার ও আপেক্ষিক গ্রীতিবিষয় হই এসে যায়। আত্যান্তিক গ্রীতিবিষয় কেবল কৃষ্ণেরই, এই আশয়ে বলা  
হচ্ছে—কৃষ্ণ ইতি। অথিলাভ্রনাম—কৃষ্ণকে অখিল জগতের আত্মার ও সকল জীবাত্মার আত্মা-পরমাত্মা  
বলে জানবে। অতএব পুত্রাদিতে গ্রীতি যে রূপ দেহান্তরোধে এবং দেহে গ্রীতি যথা আত্মান্তরোধে সেইরূপই  
আত্মায় গ্রীতি পরমাত্মা অন্তরোধে, সেই পরমাত্মাই কৃষ্ণ মূর্তি পূর্ণ। তাই গীতাতে বলা হয়েছে—আমি এই  
নিখিল জগৎ এক অংশে ধারণ করে আছি।

অতএব কৃষ্ণই আত্যান্তিক গ্রীতিবিষয় হওয়া হেতু তাতেই গ্রীতি পরাকার্তা, এইরূপে স্পুত্র থেকেও  
গোপীদের কৃষ্ণে যে ক্ষেমাধিক্য তা সিদ্ধান্ত হল। আরও, জীব সকলের ভক্তি অভাব হেতু এবং মায়া দ্বারা  
জ্ঞান আবরণ হেতু একমাত্র ভক্তি দ্বারাই প্রকাশ তাতে তাদৃশ ভাবে অনুভব অভক্ত মায়িক জীব সকলের  
কি করে হতে পারে? অতএব পুত্রাদিতেই লোকের প্রতি বিষয়রূপে অনুভব, তাতে নয়। কিন্তু ব্রজবাসি-  
গণের মায়াতীত এবং ভক্তিপূর্ণ হওয়া হেতু, যথার্থ অনুভবই হয়। তাদের নিজ নিজ পুত্রাদি থেকেও কৃষ্ণে  
প্রেমাধিক্য স্বাভাবিক ভাবেই বর্তমান, এইরূপ সমাধান করতে হবে। জগৎ মঙ্গলের জন্য অবতীর্ণ সেই  
কৃষ্ণে মায়ায় দেহধারী জীবের ন্যায় প্রকাশ পান, অর্থাৎ নিজ অবিদ্যায় মৃচ্যুগণ জীবের মতো ভৌতিক দেহবান  
বলে জ্ঞান করে। মায়ার দ্বারাই সৃষ্টি যে দেহ, সেই দেহ ইব—মায়া-আধারের মতো প্রতীয়মান হন মাত্র,  
কিন্তু আসলে তিনি মায়া-আধার নন, একপ অর্থ। অতএব মধুসূদন সরস্বতী পাদের দ্বারাও এইরূপ বর্ণিত  
হয়েছেন, যথা—“সচিদানন্দ স্বর্তৈক বপু পুরুষোন্তম নারায়ণের মহিমা পরিমাপ করা যায় না। এই কৃষ্ণ  
চিদানন্দকার জলদসূচিসার শ্রুতি উল্লিখিত ব্রজস্থাদের গলার হার”, ইত্যাদি।

অথবা, পরমাত্মা কখনও-ই ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য হয় না। কৃষ্ণ কিন্তু সকলের দ্বারাই দৃষ্ট হন, এই আশয়ে  
বলা হচ্ছে, জগন্তিয়—জগতের মঙ্গলের জন্যই মায়া—নির্বিতুক অচিন্ত্য কৃপায় সোহিপি—সেই  
কৃষ্ণেই অত্র—জগজ্জনের ইন্দ্রিয়ে দেহীব—দেহধারী জীবের মতো আভাতি—নিজে নিজেই ইন্দ্রিয়-  
গ্রাহকরূপে প্রকাশ পান। তার অর্থক ইচ্ছার দান, তাকে গ্রহণ যোগ্য ইন্দ্রিয়েই তিনি গৃহীত হন—পরস্ত  
ইন্দ্রিয়ের শক্তিতে আপনা আপনি শব্দাদির মতো গৃহীত হন না, একপ ভাব। অতএব ভাগবতামৃতে ধৃত  
নারায়ণ আধ্যাত্মিকচন—“শ্রীভগবান নিত্য অব্যক্ত হলেও নিজ শক্তিতে নয়ন গোচর হন—এ ছাড়া পরমা-  
নন্দ প্রভুকে কে দেখতে পেত।” শ্রীভগবতামৃতে শ্রীসনাতন গোষ্ঠায়িপাদের শ্লোকেও আছে—“অতঃপর  
স্বেচ্ছা প্রকাশ স্বয়ং প্রকাশতা শক্তিতে তিনি অভিব্যক্ত হন—নেত্র-বিষয়রূপে নেত্রে অভিব্যক্ত হন না।”

৫৬। বস্তুতো জ্ঞানতামত্র কৃষ্ণং স্থান্তু চরিষ্ণু চ ।

ভগবদ্গুপ্তমখিলং নান্তুদ্বিষ্টহ কিঞ্চন ॥

৫৬। অন্তরঃ বস্তুতঃ অত্র কৃষ্ণং জ্ঞানতাঃ [পুংসাঃ] স্থান্তুং চরিষ্ণু চ (স্থাবরজঙ্গমঃ) অখিলং (ব্রহ্মাণ্ডঃ) ভগবদ্গুপ্তঃ (তদাকাররূপেণ প্রকাশতে) ইহ অন্তর্বস্তু কিঞ্চন ন ।

৫৬। মূলানুবাদঃ বহুতঃ কৃষ্ণকে যাঁরা জানেন সেই ভক্তদের মতে স্থাবর-জঙ্গমাত্মক এই নিখিল বিশ্ব কৃষ্ণেরই রূপ । কৃষ্ণের অন্তর্ভুক্তরূপে যা নেই, তার কোনও অস্তিত্বই নেই ।

প্রস্তুত শ্লোকের হিতমূ—পদের অর্থ—শ্রীবৃন্দাবন ভিন্ন অন্যদেশীয় অনুকূল জনদের স্বকৃপাদৃষ্টি দানেই স্বাধূর্য গ্রহণ করান, প্রতিকূল কংসাদি অন্তরদের পিতৃদুষিত রসনায় মিছরি খাওয়ার মতো প্রাকৃত ইন্দ্রিয়েই ধ্যান-সিদ্ধির জন্ম মাধুর্য গ্রহণ রহিত দর্শন এবং আবেশ ফল সর্বাপরাধ উপশমন পূর্বক মোক্ষ—ইহাই তাদের হিত । আরও, ঐশ্বর্যজ্ঞানশূন্য ব্রজস্থজনদের এবং অন্য অনুকূল প্রতিকূল জনদের নিকট যদিও দেহধারী জীবরূপেই প্রতিভাত হন, তথাপি ‘দেহ দেহী বিভাগ এই ঈশ্বরে কখন-ই নেই’—মধ্যাচার্যাত্মত মহাবারাহ বচন অনুসারে শাস্ত্রজ্ঞগণের ‘দেহী পক্ষে এরূপ বাক্য উচ্চারণের অযোগ্য হওয়া হেতু এখানে ‘দেহী ইব’ প্রয়োগ হয়েছে ॥ বি ০ ৫৫ ॥

৫৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকাৎ ন কেবলং সর্বেষাঃ ক্ষেত্রজ্ঞানামেব পরমস্বরূপম্, অপি তু অন্তে সর্বেষাঃ জড়ানাম্, আদৌ সর্বেষাঃ সাক্ষাত্কৃতপাণাক্ষেত্রি বস্তুং তস্তু ভূমস্বমাহ—বস্তুত ইতি, বস্তু-তস্তুত্বতঃঃ, কৃষ্ণম্ অত্র জগতি জ্ঞানতাঃ বিচারযতাঃ তদ্বিচারজ্ঞানামিত্যর্থঃ । সৎ স্থাবর-জঙ্গমরূপমখিলং যচ্চ ভগবত্তো রূপং নারায়ণাত্মভিধমখিলং, তত্ত্ব সর্বম্ ইহ শ্রীকৃষ্ণে এব তদন্তর্ভুত্বেনৈব স্ফুরতাত্যর্থঃ । নান্তর কিঞ্চন যত্নত্র নাস্তি, তন্মাত্ত্বে ইত্যর্থঃ । কারণাংশিনোবিজ্ঞানে কার্য্যাংশয়োবিজ্ঞানাং তদ্ব্যতিরেকেন তদ্ব্যতি-রেকাচ, মহাসমুদ্রস্তু সাগরতরঙ্গফেনাদিবৎ, সূর্যস্ত্রান্তরীণমণ্ডলাত্মকস্তু বহির্ঘণ্ডকিরণপরমাণুগণ-মরীচিকাদিব-দিতি জ্ঞেয়ম্; তহস্তং দ্বিতীয়ে (৭১০)—‘সোইয়ং তেইভিত্তিস্তাত ভগবান্ বিশ্বগাবনঃ । সমাসেন হরেন্নান্ত-দন্তস্মাত্সদসচ যৎ ॥’ ইতি ॥ জী ০ ৫৬ ॥

৫৬। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ কৃষ্ণ যে কেবল সকল আত্মার পরম স্বরূপ, তাই নয়, পরম্পর শেষ পর্যন্ত যে সকল জড়বস্তুরই এবং প্রথমে সকল সাক্ষাৎ ভগবৎকৃপের যে পরম স্বরূপ, ইহা বলবার উদ্দেশ্যে কৃষ্ণের ভূমত্ব বলা হচ্ছে—বস্তুত ইতি । বস্তুতঃ—তস্তুতঃ কৃষ্ণমূ—কৃষ্ণকে অত্র—এই জগতে জ্ঞানতাঃ—বিচার পরায়ণ জনদের অর্থাৎ কৃষ্ণ তত্ত্ব জ্ঞানা লোকদের (মতো) । স্থান্তু চরিষ্ণু চ—‘সৎ’ সর্বত্র সন্তারূপে বিরাজমান নিত্য বস্তু—স্থাবর-জঙ্গমরূপ অখিল যা কিছু এবং ভগবদ্গুপ্ত—ভগবানের রূপ—নারায়ণাদি নামক অখিল রূপ—সেই সেই সব কিছুই ইহ—এই শ্রীকৃষ্ণেই, তাঁর অন্তর্ভুত রূপেই স্ফুর্তি প্রাপ্ত হয় । মহাসমুদ্রের অসংখ্য তরঙ্গফেনাদিবৎ, সূর্যের মধ্যবর্তী মণ্ডলাত্মকের বহির্ঘণ্ডল কিরণ-

৫৭। সর্বেষামপি বস্ত্রনাঃ ভাবার্থে ভবতি স্থিতঃ । ।

তস্যাপি ভগবান् কৃষঃ কিম বস্তু রূপ্যতাম् ॥

৫৭। অন্বয়ঃ সর্বেষামপি বস্ত্রনাঃ ভাবার্থঃ (কারণঃ তদ্বিপোত্যৰ্থঃ) স্থিতঃ ভবতি ভগবান् কৃষঃ তস্য অপি [কারণমিত্যৰ্থঃ] অতদ্বস্তু (কৃষমস্বক্ষরহিতঃ বস্তু) কিং 'অস্তি' রূপ্যতাম্ [কিমপি নাস্তি ইতি ভাবঃ] ।

৫৭। মূলানুবাদঃ স্থাবর জঙ্গম নিখিল বস্তুর কারণ হল প্রধান । এই প্রধানেরও কারণ হল কৃষঃ । এরূপ অর্থ নির্ধারিত হয়েই আছে । অতএব কৃষ বাতিরিক্ত অন্ত কি বস্তু নিরূপণ করা যায় ?

পরমাণুগণ-মরীচিকাদিবৎ কৃষের অন্তভুত রূপে যা নেই, তার অস্তিত্বই নেই—কারণ অংশীর অনুভবে কার্য্যাংশের অনুভব এবং কারণের অভাবে কার্য্যের অভাব ॥ জী০ ৫৬ ॥

৫৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কিঞ্চপেক্ষিক প্রেমাস্পদানি যে চাআদেহপুত্রাদ্যাদ্যেইপি বিচারবতঃ স এবেত্যাপেক্ষিকপ্রেমাস্পদভূমপি তন্মৈবেত্যাহ—বস্তুত ইতি । বস্তুতস্ত্রিত্যৰ্থঃ । কৃষঃ জানতাঃ পুঁসাঃ মতে স্থাবরজঙ্গমঞ্চ সর্বঃ তদ্বিপৰীক্ষে তন্মৈব সর্বকারণহাঁ কারণমৈব কার্য্যকারণাদিতি ভাবঃ ॥ বি০ ৫৬ ॥

৫৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ আরও, আপেক্ষিক প্রেমাস্পদ যে সকল আত্মা-দেহ পুত্রাদি, তারাও সেই কৃষই—বিচারবান জনের কার্য-কারণ বিচারে—স্বতরাং আপেক্ষিক প্রেমাস্পদত্ব কৃষেতেই বর্তাচ্ছে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—বস্তুতঃ ইতি । এখানে 'বস্তুতঃ' পদের অর্থ 'কিন্ত' । কৃষকে যারা জানে সেই ব্যক্তিদের মতে স্থাবর-জঙ্গম যা কিছু সব কৃষেরই রূপ—কৃষই সর্বকারণ হওয়া হেতু, আর তাঁরই 'কার্য' আকার সব কিছু হওয়া হেতু, এরূপ ভাব ॥ বি০ ৫৬ ॥

৫৭। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ বিচারমেবাহ—সর্বেষামপি প্রাকৃতাপ্রাকৃতবস্ত্রনাঃ ভাব রূপো যোহীর্থঃ সন্তা, স ভবতি, তৎসন্তান্ত্রয়সন্ত্রাবতি উপাদানাদৌ বস্তুনি স্থিতঃ স্ত্রাং । এবং যদ্যহপাদা-নামাকং বস্তু, তস্য সর্বস্ত্রাপি ভগবাংস্ত্রতৎসর্বক্ষত্রিবিশিষ্টঃ শ্রীকৃষঃ একাস্তাদৃশ ইত্যৰ্থঃ । 'অচেব ইন্দ্রতে-হস্ত কিং মম ন তে' (শ্রীভা০ ১০।১৪।১৮) ইত্যাদিকস্তু শ্রীব্রহ্মাণ্ডেবানুভূতত্ত্বাদিতি ভাবঃ । তস্মদেতঃ সর্ব-কারণাদিত্বেন স্বয়ং ভিন্নাদপি তস্মাদন্ত্রৎ কিং বস্ত্রিতি তন্মুক্ত্যাদিত্যৰ্থঃ । তদেবঃ তস্য সর্বমূলাধারত্বে সিদ্ধে বালবৎসানাঞ্চ তৎপ্রাচুর্ভাবত্বে স্থিতে স্বভাবত এব তাদৃশপ্রেমাস্পদত্বং পূর্ববৃক্ষ্যা শ্রীব্রজবাসিযু তচ্চা-ধিকং যুক্তমেবেতি জ্ঞাপিতম্ । অথবা, নহু কথং এষু শ্রীযশোদানন্দন এব সর্বাত্মাচ্যতে ? যদি ভগবদ্বিপৰীক্ষে নোচ্যতে, তর্হি সন্ত্যানানি বহুনি তদ্বিপৰীক্ষ্যাত্যাশক্ষ্যাহ—বস্তুতঃ ইতি । স্থান্মুক্ত্যাদিচরিষ্যুৎ তত্ত্ববত্তারাদি তত্ত্বদখিলং ভগবদ্বিপৰীক্ষ্যাত্যাশক্ষ্যাহ—বস্তুতঃ ইতি । কিঞ্চ, সর্বেষামিতি ভবানাঃ পদাৰ্থানাঃ মধ্যে ভাবঃ প্রেমা, তদ্বিপৰীক্ষ্যাত্যাশক্ষ্যাহ—বস্তুতঃ পূর্ববৃক্ষ্যা ভবতি, তাংপর্য্য-পর্য্যবসানবিষয়ো ভবতীত্যৰ্থঃ । তস্য প্রেমণোহপি ভগবান্ কৃষ ইতি পূর্ববৃক্ষ্যা ভবতঃ পূর্ণপরমা-

অনন্তরপং বিনা তস্মাপ্যালঙ্কুপ্রতিষ্ঠাঃ ; তস্মাত্তেইত্যবস্তু নিরূপ্যতাঃ, যং প্রেমযোগ্যং স্থাদিতি, তদেবমপি পূর্ববৎ স্বাভাবিকপ্রেমাস্পদত্বমেব স্থাপিতমিতি ॥ জী০ ৫৭ ॥

৫৭। শ্রীজীব-বৈং তোষণী টীকানুবাদঃ [ স্বামিপাদ—শ্রীভগবান् ভিন্ন অন্য কিছুই নেই, একথা বলা হল কেন ? এরই উত্তরে—সর্বেষাম্ ইতি । ভাবার্থ—পরমার্থ । ভবতিস্থিত—‘ভব্য’ পরিণামি কারণ, তাতে স্থিত—নিখিল বস্তুরই পরমার্থ পরিণামি-কারণে স্থিত । এই কারণেরও পরিণামি কারণ হল ভগবান् শ্রীকৃষ্ণ । শ্রীকৃষ্ণ সর্বকারণকারণ । ]

এই বিষয়ে বিচার করা হচ্ছে—সর্বেষামপি । প্রাকৃতাপ্রাকৃত সকল বস্তুর ভাবার্থঃ—ভাবরূপ যে ‘অর্থঃ’ সন্তা, তা ভবতিস্থিত—‘ভবৎ’ পরিণামি কারণ, এট পরিণামি কারণে স্থিত—অর্থাৎ কৃষ্ণ-সন্তার আশ্রায়ে সন্তাবিশিষ্ট উপাদানাদি বস্তুতে স্থিত । এইরূপ যে যে উপাদানাদুক বস্তু আছে তস্মাপি—তারও সকল কিছুর পরিণামি কারণ শ্রীকৃষ্ণ । এই শ্রীকৃষ্ণ ছাড়া অন্য বস্তু কি আছে ? ভগবান্—সেই সেই সর্বশক্তি বিশিষ্ট এক শ্রীকৃষ্ণই তাদৃশ, এরূপ অর্থ ।

“আজই আপনার মণ্ডুমহিমা প্রকাশ কালে আমি যে অসংখ্য বিশ্ব দেখলাম, সেই বিশ্বসম্বন্ধী কি বস্তু আপনা বিনা অস্তিত্ব প্রাপ্ত ? সবই আপনার স্বরূপভূত ।”—( শ্রীভা০ ১০।১৪।১৮ ) ।—শ্রীব্রহ্মা নিজেই এইসব কিছু অনুভব করা হেতু শ্রীশুক বলছেন । মুতুরাং এই সর্বকারণাদি গুণে শ্রীকৃষ্ণ স্বয়ং সিদ্ধ [ স্বৃষ্ট শুভাবহ বিধির প্রতিদানকারী—( আ০ বৰ্ষ ১২।৩২ ) । এই কৃষ্ণ থেকে ভিন্ন অন্য কি বস্তু হতে পারে, জীৱপ্যতামৃ—তা নিরূপণ কর দেখি । এইরূপে শ্রীকৃষ্ণ যে সর্বমূলাধার তা সিদ্ধ হলে, ব্রহ্মামোহন লীলার সেই বৎসবালকগণ যে কৃষ্ণ-প্রাতৰ্ভাব তা স্থির হল । এরূপ হলে স্বভাবতঃই তাদৃশ প্রেমাস্পদত্ব এবং পূর্ব যুক্তিতে শ্রীব্রজবাসিদের ভিতরে তার আধিক্য যুক্তিযুক্তিই বটে—ইহাই জ্ঞাপিত হল । অথবা, নিখিল জীবের মধ্যে শ্রীযশোদানন্দনকেই কেন সর্বাত্মা বলা হচ্ছে ? যদি ভগবৎৰূপ বলেই তাকে সর্বাত্মা বলা হয়, তবে তো শ্রীভগবানের আরও অনেক রূপ আছে, এইরূপ প্রশ্নের আশঙ্কায় বলা হচ্ছে—বস্তু তো ইতি । পূর্ব শ্লোকের ‘স্থাস্ত্র’ সহস্র শীর্ষাদি ‘চরিষ্ট’ সেই সেই অবতারাদি সেই সেই অধিল ভগবৎৰূপ ‘ইহ’ এই শ্রীকৃষ্ণেই অবস্থিত । আরও, নিখিল বস্তু অর্থাৎ পদার্থের মধ্যে ভাবার্থো—‘ভাবঃ’ প্রেমা, তদ্বপ অর্থঃ—পুরুষার্থই স্থিতঃ—পর্যবসিত হয়, অর্থাৎ তৎপর্য পর্যাবসান বিষয় হয় । তস্মাপি—সেই প্রেমেরও পরিণামি কারণ, ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ । স্বরূপভূত শ্রীদামাদিতে শ্রীকৃষ্ণের সর্ব বিলক্ষণ বেগু-মাধুর্যাদি গুণের এবং রূপের অভাব থাকলেও—ঐসকল মূর্তি সর্বতো ভাবেই পূর্ণপরমানন্দস্বরূপ ছিল, কারণ তা না হলে তাঁর নিজেরই গৌরব হনি । অতএব কৃষ্ণ ছাড়া অন্য বস্তু নিরূপণ কর না একবার দেখি, যা প্রেমযোগ্য হতে পারে । মুতুরাং এরূপেও পূর্ববৎ স্বাভাবিক প্রেমাস্পদত্ব রূপে বৎসবালকদের স্থাপিত করা হল ॥ জী০ ৫৭ ॥

৫৭। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ কৃত ইতি তদাহ—সর্বেষামপি স্থাবরজঙ্গমানাং ভাবঃ । ভবত্যস্মাদিতি ভাবঃ কারণং প্রধানং তদ্বপোর্থ স্থিতঃ স্থিরো ভবতি তস্মাপি ভাবশ্চ ভাবঃ কারণং কৃষ্ণ এব অতঃ

৫৮। সমাশ্রিতা যে পদপল্লবংশ মহৎপদং পুণ্যঘো মুরারেঃ ।

ভবান্তুধির্বৎসপদং পরং পদং পদং পদং যদিপদাং ন যেষাম् ॥

৫৯। এতৎ তেসর্বমাখ্যাতং যৎ পৃষ্ঠোহহমিহ ত্বয়া ।

তৎ কৌমারে হরিকৃতং পৌগণ্ডে পরিকীর্তিতম্ ॥

৫৮। অন্যঃ যে পুণ্যঘোমুরারেঃ মহৎপদং ( মহদাশ্রয়ং ) পদপল্লবং ( পাদপদ্মতরণিং ) সমাশ্রিতাঃ তেষাং ভবান্তুধিৎ ( ভবসমুদ্রঃ ) বৎসপদং ( গোবৎসপদতুল্যঃ স্তুখোভার্যঃ ভবতি ) [ তেষাঃ ] বিপদাঃ ( অশুভানাঃ ) যৎ পদং ন পরং পদং ( শ্রীবৈকুণ্ঠাখ্যঃ স্থানং গতিঃ ভবতি ) ।

৫৯। অন্যঃ [ হে রাজন् ] কৌমারে যৎ হরিকৃতং পৌগণ্ডে ( ষষ্ঠ বর্ষে বালৈঃ ) পরিকীর্তিতম্ ইহ ত্বয়া অহং যৎ পৃষ্ঠঃ এতৎ সর্বং তে ( তব সমীপে ) আখ্যাতং ।

৫৮। মূলানুবাদঃ মনোহর ঘোমণ্ডিত, মহৎগণের আশ্রয় মুরারির পদপল্লবরূপ নৌকা যাঁরা একান্তভাবে আশ্রয় করে, তাদের নিকট ভবান্তুধি গোপ্যদতুল্য তুচ্ছ হয়ে যায় । নিতাধাম শ্রীবৃন্দাবন বৈকুণ্ঠাদি তাদের সর্বশ্রেষ্ঠ বাসস্থান । তাদের কথনও-ই দ্রুবিষয় হয় না ।

৫৯। মূলানুবাদঃ হে রাজন ! শ্রীকৃষ্ণ পাঁচ বৎসর বয়সে অষ্ট-নাশনাদি যে লীলা করেছিল সখাগণ, তাই কেন তাঁর ছয় বৎসর বয়সে অজে বলে বেড়াতে লাগলেন, এই যে প্রশ্ন তুমি করেছিলে, সে বিষয়ে সব কিছু তোমাকে খুলে বললাম ।

কিং অতৎ শ্রীকৃষ্ণব্যতিরিক্তং বস্তু রূপ্যতাম্ । যদ্বা, বস্ত্রনাঃ বুদ্ধীভ্রিয়ানাঃ ভাবার্থা ব্যাজ্যোৎৰ্থঃ আত্মা স্থিরো ভবতি তস্মাপ্যং শান্তব্যজ্ঞে । অংশী শ্রীকৃষ্ণঃ । অতঃ কিং অতৎ তত্ত্বান্বিত বস্তু কিং কিমৰ্থঃ রূপ্যতাঃ স এব কেবলং সেব্য ইত্যৰ্থঃ ॥ বি ৫৭ ॥

৫৭। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ কি করে ? এরই উত্তরে—সর্বেষামপি ভাবঃ—এর থেকে জাত হয়, এইরূপে ‘ভাব’ পদের অর্থ আমে ‘কারণ’ । স্থাবর জঙ্গম সকলেরই ‘ভাবঃ’ অর্থাং কারণ হল প্রধান—তদ্রূপ অর্থই নির্ধারিত ; তস্মাপি—সেই ভাবেরও অর্থাং প্রধানেরও ‘ভাবঃ’ কারণ কৃষ্ণই । অহএব কিমতৎ—কৃষ্ণ ব্যতিরিক্ত কি বস্তু নিরূপণ করা যায় ? অথবা, বস্ত্রনাঃ—বুদ্ধি-ইভ্রিয়াদির ভাবার্থো—তাৎপর্যার্থ ‘আত্মা’ নিশ্চিত হয়—এও অংশ হওয়া হেতু এর তাৎপর্য অংশী শ্রীকৃষ্ণ । অতএব কিং অতৎ—তত্ত্ব বস্তু কিং—কি প্রয়োজন । রূপ্যতাম্—তিনিই কেবল সেব্য, একাপ অর্থ । বি ৫৭ ॥

৫৮-৫৯। শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ তদেবং প্রেমদন্তভাবাদপি শ্রীকৃষ্ণাদঘানুরাদি বৎস অঘযুক্তানামেব মোক্ষমাত্রং পরমং ফলং তস্মাদেবাত্মেব তত্ত্বাধুর্যজ্ঞানেন মোচকতামাত্রং গুণমুপাদায়াপি তৎপদমাশ্রয়তাঃ শ্রীবৃন্দাবনবৎ পরমপ্রেমণা তদচিত-পরমতৎপদ প্রাপ্তিরেব ফলং, মোহস্তু ভাবী ভবন্তুতো বেতি তদাশ্রয়ামোদেন নানুমন্ত্বাতুং শক্যঃ স্থাদিতি সর্বপ্রকরণার্থমুপসংহরতি—সমাশ্রিতা ইতি । পুণ্যঃ

তদেতুশারু বা যশো যন্ত্র, তাদৃশতয়া মদ্বিধ-বর্ণ্যমানগুণে য ইত্যর্থঃ । যশ নরকাস্ত্রসেনাপতেমুরন্ত হস্তা, অঘনরকসদৃশানেকমোক্ষদাতেত্যর্থঃ ; তন্ত্র শ্রীকৃষ্ণ পদমেব পল্লবঃ সৌকুমার্য্যাদিগুণেঃ স্বতঃ পরমস্মৃত্যদ ইত্যর্থঃ, স এব পরমঃ তাদৃশ স্মৃত্যদ্বাজ্ঞানেন তত্ত্বরগেৱায়মাত্রতয়া জ্ঞাত ইত্যর্থঃ । অত্র পল্লবপদেন তেষাঃ ক্রুৰত্বাদিকং, পদস্ত্র মহৌষধিপল্লববন্ধুহাপ্রভাবত্বং সূচিতম্ । তাদৃশঃ তৎ তথা যে সমাশ্রিতাস্ত্রোমপি বস্তু-স্বভাবতঃ স্মৃখোদয়েন ভবাস্তুধিৰ্বৎসপদং ভবতি, তর্তুব্যস্তীর্ণো বেত্যপি ন জ্ঞায়েত, তন্ত্র ন তৎ ফলমিত্যর্থঃ । কিন্তু পরং পদং তন্ত্রত্যধামেব নিজপ্রেমাস্তুসারেণ পদং স্থানং ভবতি, বিপদাং যৎ পদং জগৎ তন্ত্র ন, যতো মহতাঃ তন্ত্রত্যপার্ষদানাং পদমিতি । যদিত্যেব প্রপঞ্চয়তি—যদিতি ॥ জী০ ৫৮-৫৯ ॥

৫৮-৫৯ । শ্রীজ্ঞাব-বৈৰো তোষণী টীকাস্তুবাদঃ । এইরূপে প্রেমদ্বন্দ্বভাব হেতুই শ্রীকৃষ্ণথেকে অঘাস্তুরাদিবৎ মোক্ষমাত্র পরম ফল পাওয়া গোলেও সেই একই প্রেমদ্বন্দ্বভাব হেতু অন্তদের ক্ষেত্রে সেই সেই মাধুর্য জ্ঞানে মোচকতা মাত্র গুণ স্বভাবসিদ্ধরূপে পাওয়া গোলেও শ্রীকৃষ্ণপদাশ্রয়ী জনদের শ্রীব্রহ্মাদিবৎ পরমপ্রেমে তচ্ছিত পরম কৃষ্ণচরণ প্রাপ্তিই পরমফল ; কিন্তু মোক্ষ, সে ভূত, ভবিষ্যৎ, বর্তমান যেৱপই হোক, সেই আশ্রয় আনন্দে সে সম্বন্ধে অসুসন্ধান করতেও সমর্থ হয় না—এইরূপে সর্বপ্রকরণের অর্থ উপসংহার করা হচ্ছে—সমাশ্রিতা ইতি । পুণ্যঘোষুরারেঃ—‘পুণ্যঃ’ পবিত্র, বা সেই হেতু চারু, চারু যশোমণ্ডিত মুরারি—অর্থাৎ তাদৃশ হওয়া হেতু যাঁর গুণ মদ্বিধ কবিগণ কত্ত’ক কীর্তিত হয় । ‘মুরারেঃ’ এবং যিনি নরকাস্ত্র-সেনাপতি মুরের হননকারী । অঘাস্তুর-নরকসদৃশ অনেকের মোক্ষ দাতা তাই নাম মুরারি । সেই শ্রীকৃষ্ণের পদরূপ পল্লব, এই শব্দের ধ্বনি—শ্রীকৃষ্ণের শ্রীচরণ সৌকুমার্য্যাদি গুণে স্বতঃ পরম স্মৃত্য । এই শ্রীচরণ চরমবস্তু—কিন্তু তাদৃশ স্মৃত্য-অজ্ঞানে ভবসাগর পার হওয়ার উপায় মাত্র বলে জ্ঞাত । এখানে পল্লব পদে অঘনরকাদির ক্রুৰতা প্রভৃতি এবং শ্রীচরণের মহৌষধিলতার পল্লববৎ মহাপ্রভাবত্ব সূচিত হল । তথা তাদৃশ শ্রীকৃষ্ণকে যাঁরা একান্তভাবে আশ্রয় করে তাদের নিকট বস্তু ও স্বভাবেই স্মৃখোদয়ে ভবাস্তুধিৰ্বৎসপদং—ভবসাগর বৎসপদ তুল্য হয়—পার হওয়া উচিত বা উদ্বৃত্তি—এও জ্ঞানে না তারা । অর্থাৎ শ্রীচরণ আশ্রয়ের এ ফল নয় । কিন্তু এর ফল পরং পদং—একমাত্র শ্রীকৃষ্ণের নিত্যধার—নিজ প্রেমাস্তুসারে পদং—নিত্যধার প্রাপ্তি হয়ে যাব । বিপদাং যৎপদং ন—এই স্থান কিন্তু ‘বিপদাং ন’ এই জগৎ নয়, ষেহেতু, মহৎপদং—উহা কৃষ্ণের নিত্য পার্ষদগণের ‘পদম্’ বাসস্থান ॥ জী০ ৫৮-৫৯ ॥

৫৮ ৫৯ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ তদেবং সাধিতং শ্রীকৃষ্ণস্তুব প্রেমাস্পদতং তচ্চরণাশ্রয়গুণক-হেতুকাম্যাত্রণাদেবাস্তুভবগোচরীভবতীতি তচ্চরণশ্রয়গুণামেব সর্বোৎকর্ষমতিব্যঞ্চয়তি—সমাশ্রিতা ইতি । পুণ্যঃ চারু মনোহরং যশো যন্ত্র তন্ত্র মুরারেঃ পদপল্লব এব প্লবস্তুং যে সম্যক্ত কৈবল্যেনাশ্রিতাঃ । কীদৃশঃ মহতাঃ পদমাশ্রয়ম্ । তেষাঃ ভবাস্তুধিৰ্বৎসপদং তীর্ত্তর্তুব্যবস্তুভানানাস্পদং ভবতি, পরম পদং নিত্যধার শ্রীবৃন্দাবন বৈকৃষ্ণাদি তেষাঃ পরমাস্পদং বিপদাং যৎ পদং দুর্বিষয়ঃ তৎ খলু তেষাঃ কদাচিদপি ন ভবতীতি তেষাঃ মতিস্তোহণ্ট্র নাসজ্জতে ইত্যর্থঃ ॥ বি০ ৫৮-৫৯ ॥

৬০ । এতৎসুহান্তিশ্চরিতং মুরারেরঘার্দনং শাদ্বলজেমনঃ ।

ব্যক্তেতরঞ্জপমজোর্বভিষ্ঠবং শৃখন্ম গৃণন্মেতি নরোর্থিলার্থান্ম ॥

৬০ । অন্বয়ঃ মুরারেঃ (কৃষ্ণ) সুহান্তিঃ চরিতঃ অঘার্দনং শাদ্বলজেমনং (তনোপরি ভোজনং) ব্যক্তেতরং (প্রপঞ্চাতীতং) রূপং অজোর্বভিষ্ঠবং (ব্রহ্মণাকৃতঃ মহান্ম স্তবঃ তং) শৃখন্ম গৃণন্ম নরঃ অখিলার্থান্ম এতি (প্রাপ্নোতি) ।

৬০ । মূলানুবাদঃ মুরারির সখা সঙ্গে এই খেলারঙ্গ, এই অঘনাশন লীলা, শ্যামল তৃণাচ্ছাদিত বনপ্রদেশে এই ভোজন কৌতুক, এই প্রপঞ্চাতীত রূপ, ব্রহ্মার এই উচ্ছিসিত স্তব শ্রবণে-কীর্তনে জীবের সর্বাভৌষ্ঠ লাভ হয় ।

৫৮-৫৯ । শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ এইরূপে প্রেমাস্পদত প্রমাণিত হল । একমাত্র তাঁর চরণ- আশ্রয়রূপ কারণ থেকেই মায়া-মুক্তি হয়, আর অতঃপরই ইহা অনুভব-গোচর হয় । শ্রীকৃষ্ণচরণাশ্রয়ী ভক্তদেরই যে সর্বোৎকৰ্ষতা তাই অভিব্যক্ত করা হচ্ছে—সমশ্রিতা ইতি । পুণ্যৎ-চারু, মনোহর কীর্তি যার, সেই মুরারির পদপল্লবরূপ প্লবং—নৌকা—তাকে যে জন সমাশ্রিতা—‘সম্যক্ একান্তভাবে আশ্রয় করে । এই নৌকাটি কিরূপ ? মহৎপদং—মহৎগণের ‘পদ’ আশ্রয় । এই আশ্রিত ভক্তদের ভবান্বুধি বৎসপদং—উত্তরণ-কর্ম সম্পন্ন, কি সম্পন্ন করা উচিত, এরূপ জ্ঞান থাকে না, পরৎ পদং—নিত্যধাম শ্রীবৃন্দাবন বৈকুণ্ঠাদি তাঁদের পরমাস্পদ অর্থাত চরম বাসস্থান । বিপদাং ষৎ পদং—ছুরিষয়, ইহা তাঁদের কখনও-ই হয় না, এইরূপে তাঁদের মতি শ্রীকৃষ্ণচরণ ভিন্ন অন্তর আসক্ত হয় না ॥ বি ৫৮-৫৯ ॥

৬০ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকাৎ শ্রীব্রহ্মণস্তৎপ্রার্থিতঃ সেন্সুতি ন বেতি সন্দিহানং প্রতি কৈমুত্যেনাহ—এতদিতি । ব্যক্তেতরং ব্যক্তাদিতরৎ প্রপঞ্চাতীতমিত্যর্থঃ । সর্বত্রাপ্যবিত্তম্ ইদম্ অঘার্দনা-দীনাঃ সর্বেষাঃ শ্রীভগবৎস্বরূপশক্তি-বিলাসস্থান । অকারান্তস্তুমার্যং, শৃখন্ম গৃণন্ম তত্ত্বপ্রবৃত্তিমাত্রেণবেত্যর্থঃ, তদৈব সুক্ষ্মতয়া ফলোৎপত্তেশ্চ । নর ইতি চাধিকারানপেক্ষস্তমুক্তম্ ॥ জী ০ ৬০ ॥

৬০ । শ্রীজীব-বৈৰো তোষণী টীকানুবাদঃ ব্রহ্মার সেই বাঞ্ছিত বস্ত্ব ( ব্রজে তৃণগুল্মালতা জন্ম ) প্রাপ্তি হবে কি হবে না, এইরূপ সন্দিহান জনদের প্রতি কৈমুক্তিক ত্যায়ে বলা হচ্ছে—এতদিতি । ব্যক্তেতরং—ব্যক্ত এই জড় প্রপঞ্চ থেকে ভিন্ন, অর্থাত প্রপঞ্চাতীত । এতৎ—‘ইদম্’ ‘এই’ এই পদটি সর্বত্রই অন্বিত হবে, যথা—এই সখা সঙ্গে খেলা, এই অঘবধ ইত্যাদি ।—কারণ অঘবধাদি সকল লীলাই শ্রীভগবানের স্বরূপ শক্তির বিলাস । শৃখন্ম গৃণন্ম—শ্রবণ কীর্তন করলেই অর্থাত শ্রবণ কীর্তনের প্রবৃত্তি মাত্রেই সর্বাভৌষ্ঠ পূর্ণ হয় । এইরূপে সুক্ষ্মভাবে ফলোৎপত্তি হেতু । এবং নর—এইপদের ধ্বনিতে অধিকারের নিরপেক্ষতা বলা হল ॥ জী ০ ৬০ ॥

৬০ । শ্রীবিশ্বনাথ-টীকাৎ সুহান্তিশ্চরিতঃ “মুঢন্তোহযোগ্যশিক্যাদী” নিত্যাদিমোক্তম্ । ব্যক্তাং প্রপঞ্চাদিতরৎ । অকারান্তস্তুমার্যম্ । অজস্ত্র উরুর্মহাদ্ অভি সর্বতোভাবেন স্তবস্তম্ ॥ বি ০ ৬০ ॥

৬। এবং বিহারেঃ কৌমারৈঃ কৌমারঃ জহতুর্বজে ।

নিলায়নেঃ সেতুবন্ধে কর্কটোঁপ্লবনাদিভিঃ ॥

ইতি শ্রীমদ্ভাগবতে মহাপুরাণে পারমহংস্যাং সংহিতায়াং বৈয়াসিক্যাং  
দশমস্কন্দে ব্রহ্মস্তুতিনাম চতুর্দশোহধ্যায়ঃ ।

৬। অন্বয়ঃ ব্রজে এবং নিলায়নেঃ, সেতুবন্ধেঃ মর্কটোঁপ্লবনাদিভিঃ বিহার কৌমারৈঃ (বাল্য-  
লীলাভিঃ) কৌমারঃ জহতুঃ (অতিবাহয়ামাসতুঃ) ।

৬। মূলানুবাদঃ এইরূপে রামকৃষ্ণ দৃভাই ব্রজে লুকোচুরি, সেতুবন্ধন, বানর-লাফালাফি  
প্রভৃতি বালখেলারঙ্গে বাল্যকাল একেবারে ভরিয়ে দিলেন ।

৫। শ্রীবিশ্বনাথ টীকানুবাদঃ সুহস্তিশ্চরিতঃ—কৃষ্ণের স্বাক্ষরণ সঙ্গে খেলা রঙ্গ বলা হয়েছে  
“পরম্পর হিকাদি চুরি চুরি খেলা”—(শ্রীভা০ ১০।১২।৫) ইত্যাদি শ্লোকে । ব্যক্ত্যাং—প্রপঞ্চ থেকে  
ইতরৎ ভিন্ন অর্থাং অপ্রপঞ্চ—ইতরত স্থানে ইতরৎ অকার অন্তর্ভুক্ত আৰ্য প্রয়োগ । উরু মহান् অভিষ্ঠবৎ  
—‘অভি’ সর্বতোভাবে তাকে স্তব । বি০ ৬০ ॥

৬। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকাৎ কৌমারলীলামুপসঃহরতি—এবমিতি; এবমেতদুপলক্ষণ-  
কৈরিত্যার্থঃ । জহতুঃ সংবৃতবন্ধে, ব্রজ ইতি কদাচিদপ্যগ্নত্ব কৌমারলীলাসন্ধিক্ষেত্রে নাস্তীতি সর্বতো ব্রজ-  
স্থোঁকর্ষৎ সূচয়তি । নিলায়নঃ নাম কশ্চিং কুত্রাপি, নিলীয় স্থিতোহন্তেন পরিমৃগ্য দৃশ্যত ইত্যেবং, মর্কটোঁ-  
প্লবনমাদিঃ প্রথমং যেষাং তৈঃ সেতুবন্ধেরিতি—শ্রীরঘূনাথলীলানুকরণঃ খন্দিম্ । বহুতঃ পৌনঃপুন্ত্যাং ।  
এবং চাল্যমান যন্ত্রমন্ত্রবারণাদিভিযুক্তমুদ্রাগ্রহুকরণমপি গম্যম্ ॥

৬। শ্রীজীব-বৈ০ তোষণী টীকানুবাদঃ কৌমারলীলা উপসঃহার করা হচ্ছে—এবম্ ইতি  
এবমু—এই রূপ বিহারে, এখানে ‘এবম্’ পদটি উপলক্ষণে বলা হয়েছে অর্থাং বিহার ধৃতুকু বর্ণন করা  
হয়েছে ইহাই শুধু নয় আরও অনেক—অনন্ত কৃষ্ণের বালখেলা অনন্ত, সামান্য কিছু নমুনা স্বরূপে বলা  
হয়েছে মাত্র । জহতুঃ—(রামকৃষ্ণ লীলা) সংগোপন করলেন । ব্রজে—এই পদের ধৰনি, কখনও-ই অন্ত্রে  
কৌমার-লীলার সন্ধিক্ষেত্রে স্থান করানো । মর্কটোঁপ্লবনমাদিভিঃ—বানরের মতো লাফ-  
ঝাপ যেসব লীলার প্রথমে, সেই সেতুবন্ধন প্রভৃতি লীলা—ইহা শ্রীরঘূনাথ-লীলানুকরণ, বহু বচন  
প্রয়োগে এই সব লীলার বার বার অনুষ্ঠান বুবা যাচ্ছে । এই রূপে চাল্যমান যন্ত্রমন্ত্র বারণাদি দ্বারা যুদ্ধ-  
মুদ্রাদি অনুকরণই করা হচ্ছিল, এরূপ বুবাতে হবে । জী০ ॥ ৬১ ॥

৬। শ্রীবিশ্বনাথ টীকাৎ “অন্ত কালান্তরকৃতঃ তৎকালীনঃ কথঃ ভবেদি”তি রাজ প্রশ্নান্তরঃ  
সমাপ্ত পুনস্তাং কথাসেবামবলস্বমান আহ—এবমিতি । জহতুঃ সংবৃতবন্ধে । নিলায়নেঃ নিলীয়স্থিতি-

তদন্বেষণাদ্যেঃ সেতুবন্ধ লক্ষ্মাপ্রয়াণক্ষীরাক্ষিমথনাদিভিরবতারান্তরচরিতেঃ ॥৬১॥

ইতি সারার্থদর্শিত্যাঃ হর্ষিণ্যাঃ ভক্তচেতসাম্ ।

চতুর্দিশোইয়ঃ দশমে সঙ্গতঃ সঙ্গতঃ সতাম্ ॥

৬১। শ্রীবিশ্বনাথ টীকান্তুবাদঃ “হে ব্রহ্মণ কৃষ্ণের কৌমারে কৃত লীলা আজই যেন হয়েছে— এরূপভাবে ঘোষণা কৃষ্ণের পৌগণে কি করে করা হল” (শ্রীভাৰ ১০।১২।৪১)— রাজার এই প্রশ্নের উত্তর শেষ করে পুনরায় লীলা কথায় ফিরে এসে শ্রীকৃষ্ণের বলছেন—এবম् ইতি। জহুৎঃ— (লীলা) সংগোপন করলেন রামকৃষ্ণ। নিলায়নেঃ— লুকিয়ে থেকে অন্তের অন্তের অন্তে প্রভৃতি খেলায়—সেতুবন্ধন, লক্ষ্মাপ্রয়াণ, ক্ষীরসমুদ্র মন্ত্র প্রভৃতি অন্ত অবতারের লীলাবচ্ছী দ্বারা ॥ বিৰ ৬১ ॥

শ্রীরাধাচরণ নৃপুরে কৃষ্ণ কৃষ্ণ বাদনেচ্ছু

দীনমণিকৃত দশমে চতুর্দিশ অধ্যায়ে বঙ্গান্তুবাদ

সমাপ্ত ।

